





They.

'मास्टर' मणिमाला की १७७ थीं मणि ('वेदविभाग की २री मणि )

# यज्ञ-मीमांसा



श्री वेणीराम शर्मा गौड वेदाचार्य, काञ्यतीर्थ

प्रकाशक-

मास्टर खेलाड़ीलाल ऐगड सन्स, संस्कृत-चुक्रडियो, काशी।

पुनमुँद्रणादि सर्वाधिकार सुरक्षित ।

यहित्रिक्ष क आ यार्च इति बिलिनितार् यतस्य विषये श्रोतस्त्राणि परिक्षेत्र पुराण — वादमानि वाहलोग ग्रहितानि । नातस्त्रण प्राताणि कीम यज्ञमीमासा । नातिक १६-८००८ \* अो \*

E.

# I IBİRIR-TE



पण्डित श्री वेणीराम शर्मा गौड़,

वेदाचार्य, काञ्यतीर्थ

[ अध्यापक-गोयनका संस्कृत महाविद्यालय, काशी ]

## Yagya Mimansa

FIRST PART

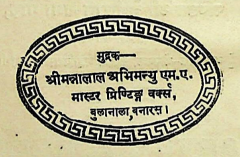
by

## Pt. SHRI VENI RAM SHARMA GAUD,

Vedacharya, Kavya-Tirth

Professor, Goenka Sanskrit College, Benares.

---



## समधीता

श्री गौड-ब्राह्मणकुलमूर्बन्य भारतप्रसिद्ध आयुर्वेदशास्त्रावतार सहदय-शिरोमणि रायवहादुर श्रीमान् पं० श्रीदत्त जी शास्त्री गौड (आनरेरी मजिस्ट्रेट एवं सव जज, भिवानी)

> [ RAIBAHADUR PANDIT SHRI DATTA JI GAUD Vaidyaraj, Hony. Magistrate & Sub—Judge, Bhiwani]

> > महोदय की सम्मान्य सेवा में
> >
> > श्रहा—मिक्क पुरस्तर
> >
> > पुष्पाञ्जलि रूप से
> >
> > सादर समर्पित—

रचिता यज्ञ-भीमांसा शेमत्करसरोरुहे। अर्प्यते परमप्रीत्या वेणीरामेण शर्मणा॥



यो यज्ञे यज्ञपरमैरिज्यते यज्ञसंज्ञितः। तं यज्ञपुरुषं विष्णुं नमामि प्रभुमीश्वरम्॥

सैसार का प्रत्येक प्राणी अपने सुखकी चिन्ता में निमम रहता हुआ उठते, वैठते, सोते, जागते हर समय उसी को सोच किया करता है। वह सुख दो प्रकार का होता है—ऐहलैकिक और पारलैकिक। इस शरीर द्वारा मोग्य सुख को ऐहलैकिक और दूसरे शरीर से परलोक में मोग्य सुख को पारलैकिक सुख कहते हैं। अधिकांश प्राणियों का झुकात ऐहलेकिक (सांसारिक) सुखों की ही ओर रहा करता है। अत एव उसके निमित्त वे लोग अनेक प्रकार के कष्ट मी सहन करते हैं तथा धन, पुत्र, कलतादि में हो अपने को परम सुखी और कृतकृत्य समझते हैं। फलतः अल्पसंख्यक ही-परलाक सुखार्थ प्रयत्वशील होते हैं, किन्तु यह समरण रखना चाहिये कि-अचिरत्थायी ऐहलेकिक सुखापेक्षया पारलैकिक सुख ही अन्तम और स्तुत्य है। उसकी प्राप्ति के लिये त्रिकालक महिण्यों ने समस्त वेदों, ब्राह्मणां एवं उपनिषदों के तत्वों की छान-बीन कर जी मार्ग निर्द्धारित किया है वह सर्वथा सत्रके लिये अवश्य अनुशरणीय है।

ऋषि-महर्षियों के सिद्धान्तों की उपलब्धि उनके शास्त्रों से होती है। अत एव शास्त्रों के शरण जाना ही परम श्रेयस्कर सिद्ध किया गया है! अन्यथा वृति

वाले के लिये तो गीता स्पष्ट कहती है--

यः शास्त्रिविमुत्सुज्य वर्तने कामकारतः। न स विद्यमवाप्नानि न सुखं न परां गातम्॥ तस्याच्छास्त्रं प्रमाणां ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ। इतिवा शस्त्रवि । नाकं कर्म कर्तुामहाहो न ॥

(१६।२३-२४)

CC-0 Multiukshu Bhawan Varanasi Collection Digitized by eGangotri

200

तो सिद्धि मिलती है न सुख मिलता है और न उत्तम गति हो मिलती है। अतः हे अर्जुन ? कर्तव्याकर्तव्य के निर्णयार्थ शास्त्रों का प्रमाण मानना ही चाहिये। शास्त्रों में जो कुछ कहा गया है तदनुकूल की इस लोक में कर्म करना श्रेय-स्कर है।

कर्म-मीमांसा के प्रवृत्त होने पर मानव-देह धारण करते ही द्विज (ब्राह्मण,-क्षत्रिय, वैश्य, ) तीन प्रकार के ऋगों से ऋगी होता है। श्रुति में भी कहा है—

"जायमानो हि अन्नाह्मणस्त्रिभिऋ ग्रैर्स ज्वान् जायते, यज्ञेन देवे-

भ्यः, प्रजया पितृभ्यः, स्वाध्यायेन ऋषिभ्यः, इति ।"

'त्रैवर्णिक जन्मकाल से ही ऋग-त्रय (देव-ऋग, पितृ-ऋग, ऋषि-ऋग) से ऋगी वन कर रहता है। उन ऋगों की मुक्ति क्रमशः इस प्रकार होती है—यज्ञों के द्वारा देव-ऋग से, सन्तित के द्वारा पितृ-ऋग से तथा स्वाध्याय के द्वारा ऋषि-ऋग से होती है।'

मगवान् मनु ने भी 'ऋणानि त्रीएयपाक्तस्य' (६।३५) इत्यादि वाक्य द्वारा इसी ऋणत्रय के अपकरण को मनुष्य का प्रधान कर्म वतलाया है। ऋणत्रय में सर्वप्रथम देवसेवा की ही उपस्थिति होती है, देव-सेवा द्वारा देव-ऋण से मुक्त होना प्राथमिक कृत्य है। वह किस प्रकार सम्पन्न हो सकता है यह उपर्युक्त श्रुति ने वतला दिया है कि—यज्ञों के द्वारा ही देव-ऋणादि से मुक्ति हो सकती है। वह यज्ञादि कर्म अत्यन्त पावन तथा अनुपेश्चणीय है। जैसा कि अनेक मत—मतान्तरों का निरास करते हुए गीता के आचार्य स्वयं भगवान् ने सिद्धान्त किया है—

यज्ञ दःन-तपः कर्म न न्याज्यं कार्यमेव तत् ।
रज्ञा दःनं तपश्चेत्र गवना न मनीषिणाम् ॥ (१८।५)

इतना ही नहीं जगत् कल्याण की मीमांसा तथा कर्तव्य सत्पथ का निश्चय करते हुए स्पष्ट कहा है कि यज्ञिय कर्मों के अतिरिक्त समस्त कर्म छोक-बन्धन के छिये ही हैं—

आ कर्मणा इन्य व लो का इयं कमंबन्धनः '(गीता, ३१९) और भी प्रायः सभी शास्त्रकारों तथा विचारशील आचार्यों के मत से

क्ष'बाह्मण' यह पद दिजाति—मात्र का उपलक्षण है।

सिद्ध है कि यह ही सर्वस्व है और वही संसार का कल्याण कर्ता है यही वै विब्र्युः। (श॰ श्रा॰ शशशश )
नारायणः परो देवः। (मत्स्य पु॰ २४७।३६)
यहोऽयं सर्वकामधुक्। (पद्मपुराण)
यह्मभागभुजो देवाः। (मत्स्य पु॰ २४६।१४)
यहाः कल्याणहेतवः। (विष्णुपुराण, ६।१।८)
यहोश्च देवानामोति। (मत्स्य पु॰ १४३।३३)

उपर्युक्त विषय का यहाँ पर केवल सङ्केत-मात्र ही किया गया है। विशेष जिज्ञासुओं को 'यञ्च-मीमांसा' के पृष्ठ १० में 'यञ्च-महत्त्व' शीर्षक लेख पढ़ना चाहिये।

जिस प्रकार यह अत्यन्त महनीय पवित्र कर्म है उसी प्रकार उसके विधि-विधान भी अत्यन्त परिमार्जित एवं आदर्श हैं। जो लोग यहको साङ्गोपाङ्ग सम्पन्न करते हैं वे ही उत्तम याङ्गिक कहलाते हैं और वही लोग वास्तव में यह के अधिकारी कहे गये हैं। जो लोग शास्त्रविकद यह-कर्म करते हैं वे क्रमशः अधानकएटक तथा † मन्त्रकएटक कहलाते हुए यह-कार्य के लिये सर्वथा निषिद्ध कहे गये हैं। अतः श्रेष्ठ याहिक वनने के लिये वेदों के ‡ मन्त्र स्वर, वर्ण, त्रृष्टि, छुन्द, देवता, विनियोग निरुक्त, ब्राह्मण आदि का पूर्ण परिज्ञान करते हुए शिष्टाचार, धर्ममर्थादा, शास्त्रविश्वास, लोक-कल्याण-भावना, सन्ध्योपासना, ब्रह्मचर्य-एशा गुरुश्रद्धा, लोक प्रियता आदि सद्गुणों से सम्पन्न होना चाहिये।

स वास्त्रज्ञो यदमानं हिनरित यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोऽपराधात् ॥

(पारीक शिक, ४२)

मन्त्राणां दैवतं छन्दो निरुक्तं ब्राह्मणान् ऋषीन् ।
 कृतिद्वतादींखाज्ञात्वा यजन्ते यागकण्टकाः ॥
 (कात्या० सर्वा० अनन्त भा०)

<sup>†</sup> ऋषिच्छन्दो दैवतानि ब्राह्मणार्थं स्वरानिष । श्रविदित्वा प्रयुञ्जानो सन्त्रकण्टक उच्यते ॥ (ऋ ॰ सा० ११११३) ‡ मन्त्रो हीनः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्याप्रयुक्तो न तमर्थमाह ।

ऐ सा गुणो से रहित वैदिकनामधारी केवल मन्त्रादि के किसी एक भाग तथा कितपय भागों का अधिकारी शास्त्रानुसार ज्ञानापूर्ण होने के कारण याजनादि कर्मों का अधिकारी कथमि नहीं हो सकता है।

यजमान के लिये भी कहा गया है कि श्रद्धा-मिक्त-सत्य-ब्रह्मचर्यादि व्रत के नियमानुकूल आचार सम्पन्न ही यज्ञाधिकारी होता है। अन्यथा श्रद्धादि गुण-हीन यजमान का किया हुआ यज्ञ-कर्म सर्वथा निष्कल होता है और देव-गण भी उसकी दी हुई 'आहुति' को स्वीकार नहीं करते ऐसा स्पष्ट कहा है—

"नाश्रद्धानायः हविर्जुवन्ति देवाः।"

गीतोपनिषद् में भी उपर्युक्त कथन की पुष्टि की है—

अथद्धया हुतं द्रव्यं तपस्तम्नं कृतं च यत्।

असिहित्युच्यते पार्थं न च तत्प्रेत्य नो इह॥

'अश्रद्धा से हवन, दान, तप अथवा जो कुछ कर्म किया जाता है उसे 'असत्' कहते हैं। हे पार्थ ? असत्कर्म का फल न तो परलोक में और न इस लोक में ही हितकर होता है।

श्रद्धाहीन सम्पादित यज्ञ नास्तिकतापूर्ण कहे जाते हैं और इस प्रकार के निन्दनीय यज्ञों से राजा और राष्ट्र दोनों की भयक्कर क्षति होती है। जैसा कि नस्त्यपुराण में भी लिखा है—

शान्तिमङ्गलहोमेषु नास्तिक्यं यत्र जायते। राजा वा च्रियते तत्र स देशो वा विनश्यति॥

(२३९।११)

'शान्ति, मङ्गल, होम-कार्यों में जहाँ पर श्रद्धा-होनता से उत्पन्न नास्तिकता का साम्राज्य रहता है वहाँ के राजा तथा उस देश का विनाश होता है।'

अतः †श्रद्धा-पूर्वंक यागादि कर्मों का अनुष्ठान करना चाहिये। ऐसा करने से ही मनुष्य मोक्ष का अधिकारी होता है। मनुस्मृति में स्पष्ट कहा है—

अधन 'षष्ठयर्थे चतुर्था । तथा च अश्रद्धानस्येति फबति । †श्रद्धा तु चतुर्विषपुरुवार्थेषु यथार्था 'एवमिदम्' इति समुत्पद्यमाना या धोस्त-दिषदेवतामाव संदेव । श्रद्धरेष्टं च पूर्तं च नित्यं कुर्यादतन्द्रितः। श्रद्धाकृते ह्यच्चये ते भवतः स्वागतैर्धनैः॥ (४।२२६)

वेदों में भी अद्धा की ही प्रधानता स्वीकार करते हुए कहा गया है कि—

ऋग्वेद (८।८।९।) में भी अद्धा के महत्त्व का वर्णन इस प्रकार मिळता है—

## श्रद्धयाऽग्निः समिध्यते श्रद्धया ह्यते हविः। श्रद्धां भगस्य मुर्धनि वचसा वेदयामसि॥

जब तक इस भारत-भूमि में यज्ञों का उचित सम्मान था तब तक इसकी मर्यादा तथा मुख सराहनीय था। प्राणी-प्राणी में सद्भावना थी, चारों और कल्याण ही कल्याण हिष्मोचर होता था। जब से नवयुग ने अपनी महिमा के प्रचुर प्रसार का आरम्भ किया तमी से यज्ञादि कर्म में शिथिलता आने लगी। जिसका परिणाम यह हुआ कि—सुख के बदले दुःख, मर्यादा के बदले अकीर्ति, पारस्परिक प्रेम के बदले ईप्या तथा होष, द्रव्य के बदले दिखता का नम्र नृत्य एवं नाना प्रकार के अकल्याण ही हिष्ट- पथ हो रहे हैं। राजा, रङ्क, फकीर सभी मुख—लेश की आकाङ्क्षामात्र में ही सफल होते दिखाई दे रहे हैं। अतः सुस्पष्ट है कि—उपर्युक्त दुःख-राशि एवं संसार के समस्त दुःख-समूह को आमूलच्ल नष्ट-भ्रष्ट करने वाला केवल यज्ञ ही एक ऐसा अकाट्य साधन है जिसके द्वारा मनुष्य ,सर्वतीभावेन सुखी हो सकता है।

पहले किसी समय इसी पुण्य मारत-भूमि पर सभी त्रैवर्णिक श्रद्धाभक्ति पूर्वक अनेक यहां का अनुष्ठान करते थे। उस समय कोई भी द्विज ऐसा नहीं या जो वेदों का अध्ययन न करता हो अथवा अग्न्याधान (अग्निहोत्र) न करता हो। इस समय सैंकड़ों हजारों में कोई अग्निहोत्री नहीं दिखलाई देता। सैंकड़ों में कोई सोमपान करनेवाला नहीं दिखलाई देता, एक भी यथावत् वेदाध्ययन करने वाला श्रोत्रिय नहीं दिखलाई देता।

वर्तमान कराल-कलिकालके इस भयङ्कर प्रमाव से अत्यल्प संख्यामें याशिक देखने में आते हैं। आज तो वेद के एक अक्षर को भी न जानकर अपने को समस्त वेदाध्ययन-शील वतर्लाने वाले अधिक मिलते हैं। दर्श-पूर्णमास की भी प्रक्रिया न जानने वाले अपने को अश्वमेध-याजी कहने का भी दुस्पाइस करते<sup>:</sup> पाए जाते हैं।

अस्तु, अव मेरी भूतभावन मगवान् विश्वनाथ के चरणों में प्रार्थना है कि यह देश पुनः अपनी प्राचीन उन्नति के लिए अप्रसर हो, घर घर में त्रेताग्नियाँ प्रज्वलित हों, सबलोग पुनः अपने मुख्य धर्म यज्ञादि पर आरूढ़ हों, देवता लोग तृप्त हों, प्रसन्न देवता लोग यज्ञमानों को अभीष्ट फल प्रदान करें, भारतीय आर्य-जाति में परस्पर प्रेम की अधिकता हो तथा यह भूमण्डल-मूर्द्धन्य पवित्र भारत-भूमि एवं आर्य जाति पुनः "सत्यमेव जयते नामृतम्" के अवलम्ब से विश्व-विजयी वने।

## वेद और कर्मकाण्ड-शिचा की आवश्यकता-

एक दिन वह था जब कि ब्राह्मणों के प्रत्येक घर में वेदों के स्वाध्याय की पिवत्र ध्विन कानों में गूँजा करती थी परन्तु आज कुटिल कालचक के प्रभाव से वेदों की ध्विन होनी तो दूर रही, प्रत्युत ढूँढने से भी ब्राह्मणों के घरों में वेद—स्वाध्यायी वालक नहीं मिलते । आधुनिक ब्राह्मण—गण अपने—अपने सन्तानों को वैदिक—शिक्षा के स्थान में अंग्रेजी आदि शिक्षाओं से शिक्षित करने लगा गये। यही कारण है कि—दिनानुदिन वेद-वेदाङ्क का हास प्रत्यक्ष दृष्टि-प्या पर आ रहा है।

एक दिन वह था जब कि घर-घर में वैदिक विद्वान् सुसाध्य थे, पर आकः हमारे सामने वह समय भी प्रस्तुत है कि अन्वेषण करने पर भी १०-५ वेदजः (वेद—वेदाङ्ग ज्ञाता) नहीं मिळते और तो और काशी जैसे विद्याकेन्द्रों में भी इस बात का पूर्णतः अभाव दिखाई देने छगा है। विशेष विचारणीय विषयः तो यह है कि—आज काशी में भी वेद का जो कुछ प्रसार—प्रचार है वह केवल शुक्क यखुवेंद का ही है। अन्य ऋग्वेदादि के वास्तविक ज्ञान रखने वाले तो इने गिने विद्वान् ही नज़र आते हैं। जो छोग इन तीन वेदों के ज्ञाता है उनमें विशेषतया दाक्षणात्य विद्वान् ही अधिक संख्या में पाये जाते हैं। पञ्चगौड़ों में तो इसका सर्वथा अभाव सा ही होने जा रहा है। पञ्चगौड़ों को शुक्क यखुवेंदातिरिक्त अन्य वेदों के अध्ययनाध्यापनादि की सुव्यवस्था नहीं है, यदि कहीं पर है भी तो वह केवल शुक्क यखुवेंद मात्र की ही है।

इस अमाव की पूर्ति के लिये काशी के सुप्रसिद्ध शास्त्रानुरागी दानवीर सेठ श्री गौरीशङ्कर जी गोयनका महोदय ने मेरे स्वर्गाय पिताजी (महामहोपाध्याय पं० श्री विद्याधर जी गौड) की विशेष प्रेरणा से अपने काशीस्थ जो० म० गोयनका संस्कृत महाविद्यालय में चारों वेदों के भिन्न भिन्न वेदाध्यापकों की नियुक्ति की है। इस प्रशंसनीय आयोजन को हुए भी आज प्राय: १०-११ वर्ष हो रहे हैं, किन्तु इस सुव्यवस्था से जितना लाम आज भी पञ्चद्राविड अध्ययन-शीलों को हो रहा है उतना पञ्चगौड़ों को नहीं हो रहा है, यह निश्चित है।

इसी प्रकार की चिन्तनीय अवस्था कर्मकाण्ड-शिक्षा के सम्बन्ध में भी है। कर्मकाण्ड की तो आज यहाँ तक नौवत आ पहुँची है कि-वह बहे विद्या-केन्द्रों में खोजने पर भी कर्मकाण्ड निपुण विद्वान् प्राप्त नहीं होते। इसका मुख्य कारण है कर्मकाण्ड-शिक्षा का पूर्णतया अभाव। कुछ समय की ही वात है कि कर्मकाण्ड- कुशल विद्वान् अपने अपने शिष्यों को कर्मकाण्ड की शिक्षा दिया करते थे तथा शिष्यगण भी परिश्रम पूर्वक कर्मकाण्ड में कुशल होने के लिये अनवरत रात्रि-निद्वा परिश्रम किया करते थे। किन्तु आज न तो कोई छात्र कर्मकाण्ड सीखना चाहता है और न गुरुजन हो सिखाने के लिये प्रयत्नशील होते हैं।

विशेषतः आज के परीक्षा-युग ने तो और भी छात्रों का जीवन खतरे में डाछ दिया। जिस वेद का यह कर्मकाण्ड 'प्राण' समझा जाता है उस कर्म-काण्ड-शिक्षा को यह हाछत है कि काशीस्थ गवर्नमेन्ट संस्कृत काछेज की वेद की परीक्षा में वेद-प्रथमा से छेकर वेद की आचार्य परीक्षा पर्यन्त उस विषय का एक भी प्रन्थ ऐसा नहीं रक्खा गया है जिससे कर्मकाण्ड के शिक्षण में सहायता मिछ सके। इस प्रकार की सर्वतोमुखी कर्मकाण्ड परीक्षा के अभाव को देखते हुए ऐसा कौन सहृदय होगा जिसे कुछ काछ के छिए पश्चात्ताप भी न हो। इस विषय में यदि परीक्षाओं के अधिकारी मण्डछ विशेष दत्तचित्त होकर ध्यान देते हुए कम से कम वेद की ही परीक्षाओं में कर्मकाण्डोपयोगी सुन्दर-सुन्दर प्रन्थों का समावेश कर दें तो अवश्यमेव कर्मकाण्ड-शिक्षाथियों का प्रचुर छाम हो सकता है, अन्यथा रही सही अवशिष्ठ श्वास-प्रश्वासक्त्री कर्मकाण्ड-शिक्षा और मी बिछीन हो जायगी। इसका दुष्परिणाम यह होगा कि ब्राह्मण-बन्धु-गण यज्ञ यागादि के नाम निशान तक को भूछ जाँयगे और अपनी प्राचीन मर्यादा को रसातछ में पहुँचाते हुए

संसार के समक्ष मूर्खपदाबलम्बी होते हुए उसी नाम को विशेष चरितार्थ करेंगे। आज का यज्ञ

गीता जैसे विश्वविश्रुत प्रन्थ में क्ष्मात्त्विक यज्ञ का विशेष महत्त्व बतलायाः गया हैं। इसी लिये प्राचीन काल के ऋषि-महर्षि लोककल्याणार्थ सात्त्विक यज्ञ ही किया करते थे। निष्काम भाव से किये गये सात्त्विक यज्ञ का जो फल होना चाहिये वह फल प्रत्यक्षरूप में भारत-वासी अनुभव करते थे। परन्तु खेद है आज उस परम पुनीत 'सात्त्विक यज्ञ' के बदले †राजसिक तथा ‡तामसिक यज्ञ का व्यवहार होने लगा है।

सास्विक यज्ञ का महान् फल है और इससे समस्त लोक का कल्याण होता .है ऐसी स्थिति में भी इस यज्ञ से विमुख होने का एक मात्र कारण है अपनी -स्वतन्त्ररूप से स्वार्थिसिद्ध करना । इधर वर्षों से जो यज्ञादि अनुष्ठान हो रहे हैं उनमें स्वार्थिसिद का ही रोग लगा हुआ प्रत्यक्ष दृष्टि में दिलाई दे रहा है। कोई द्रव्य प्राप्ति के लिये, कोई सन्तान प्राप्ति के लिये, कोई स्कूल पाठशाला के . लिये, कोई मट-मन्दिर के लिये, कोई अपनी कीर्ति विख्यात करने के लिये, इत्यादि विविध रूपों में स्वार्थ सिद्धि की आड़ में यज्ञ रूपी नाटक की रचना कर अपने स्वार्थपूर्ण उद्देश की पूर्ति करते हैं । इस उद्देश की पूर्ति में सबसे अधिक -सहयोग हमारी भोर्छा-भार्छी विद्वन्मण्डली का रहता है। यह सरस्वती के सच्चे पुजारी अपनी मान मर्यादा को तिलाञ्जलि देकर स्वल्प द्रव्य के लोम से कई मास पूर्व ही यज्ञाध्यक्षों के निवास स्थान की प्रदक्षिणा करते फिरते हैं। 'सेवा-धर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः' के अनुसार सेवा-धर्म के प्रभाव के कारण जिन लोगों के नाम कृपा-लिष्ट में दर्ज हो जाते हैं वे लोग अपना और अपने पूर्व-पुरुषों का वड़ा हो सौभाग्य समझते हैं। यज्ञादि कर्म समाप्त हो जाने पर यजमान याज्ञिक विद्वानों को थोड़ा बहुत द्रव्यादि देकर चाहे वह सन्तुष्ट हों या असन्तुष्ट उन्हें हठात् यज्ञ-मण्डप से विदाई कर यज्ञीय समस्त धन स्वयं हजम कर बाते हैं और उस ब्राह्मणांश द्रव्य द्वारा स्वयं लाभ उठाते हुए अपनी स्वार्थ सिद्धि पूर्ण करते हैं। इस प्रकार के अविहित तामसिक यज्ञ और तामसिक वृत्ति वाले यज्ञ-कर्ताओं से विद्वानों को सर्वदा सतर्क रहना चाहिये।

<sup>\*</sup> गीता १७।११, 🕇 गीता १७:१२, 📫 गीता १७।१३।

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

## यझ-विषय में नास्तिकों के अनर्गल आद्येप का समाधान

मत्स्यपुराण (९३।१११) आदि में 'नास्ति यक्समो रिपुः' का जो उल्लेख किया गया है, इसको लेकर यदा कदा कुछ % नास्तिक वर्ग यज्ञ पर अनेक रूप से आक्षेप किया करते हैं। किन्तु उन्हें यह भी समझना चाहिये कि उपर्युक्त वाक्य का प्रयोग किसके लिये और क्यों किया गया है ? मत्स्यपुराणादि में जहाँ पर दक्षिणा आदि के रहित यज्ञ की निन्दा की गई है वहीं पर 'नास्ति यञ्चसमो रिपुः' का उल्लेख कर सूचित किया है कि—'यज्ञ-कर्म अत्यन्त श्रेष्ठ है, इस श्रेष्ठ कर्म में जो यजमान शास्त्र-विधि के अनुकूल दक्षिणा आदि द्वारा आचार्याद ऋत्विजों का पूर्ण सम्मान करते हैं उनके लिये यह यज्ञ सर्वप्रकार से सुखप्रद होता है और जो लोग शास्त्रविधि के विपरीत आचरण करते हैं अर्थात् दक्षिणा आदि में गड़बड़ी करते हैं उनके लिये वही श्रेष्ठकर्म (यज्ञा) शत्र-रूप में परिवर्तित होकर उनका नाश कर देता है। अतः निष्कर्ष यह है कि विधिहीन यज्ञकर्ता के लिये ही नास्ति यज्ञसमो रिपुः' इस वाक्य का कुप्रयोग किया गंया है न कि समस्त संसार के लिये।

## शतमुख कोटिहोम श्रीर श्रीकरपात्री जी

शास्त्रों को अवलोकन परम्परा से यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि—विश्व-कल्याण की सुख-शान्ति के लिये 'कोटिहोम' से बढ़कर कोई प्रयोग नहीं है। किन्तु इस प्रयोग को सम्पन्न करने के लिये कोटिहोम की प्राणाणिक पद्धित और प्रामाणिक ठोस विद्वान्—जो कि साङ्गोपाङ्ग वेद तथा शास्त्र का पूर्ण ज्ञाता एवं धर्मशास्त्रव्यवस्थापक हो—का होना परमावश्यक है। अन्यथा कर्म में अवैधता हो जाने का विशेष डर रहता है। अवैधरूप से किया हुआ कर्म विश्व में शान्ति की जगह अशान्ति की वृद्धि करता है, यह निश्चित है।

इतिहासों के अवलोकन से अवगत होता है कि—कोटिहोम का प्रचार प्राचीन समय में अत्यधिक था किन्तु इधर सैकड़ों वर्षों से कोटिहोम का विलक्कुल अभाव सा हो गया था। फल-स्वरूप परिणाम यह हुआ कि शनै: शनै: उस महनीय महायज्ञ के स्वरूप से पठितापठित सभी लोग अपरिचित होने लगे। कितपय व्यक्ति-विशेष जो इस यज्ञ के स्वरूपादि से परिचित भी थे वह भी इस महायज्ञ

<sup>\* &#</sup>x27;नास्तिको वेद-निन्दकः'

के विस्तृत विधि-विधान के स्मरण-मात्र से ही अपने-आप को सवैथा शक्ति-हीनः समझ कर चुप साध छेते थे। इस प्रकार की संसार की धार्मिक असमर्थता और उपेक्षा के कारण कोटिहोमादिका ही नहीं, अपि तु छोटे-छोटे अन्य यज्ञ-यागादि के मीं नाम-निशान तक मिटने छने। जिसका दुष्परिणाम यह हुआ—यज्ञादि धार्मिक कृत्यों के न होने से संसार के समस्त प्राणी अनेक प्रकार की दुःखराशि में मग्न होने छने। संसार की भीषण परिस्थिति से जब कर विश्वकल्याणार्थ मारतप्रसिद्ध त्याग-तपोमूर्ति दण्डीस्वामी श्रीकरपात्रीजी महाराज ने धर्म-प्रवार के कठिन वत को धारण करते हुए भारत के प्रधान-प्रधान केन्द्रों में भ्रमण कर धर्म में जो अछौकिक जाग्रति का नया जीवन-सञ्चार उत्पन्न किया. है वह किसी मी सनातनधर्मावछम्बी से तिरोहित नहीं है। आप के सत्य सङ्कल्प का ही महान् प्रमाव है कि—आज समस्त देशों और प्रान्तों के कोने-कोने में धर्म का पूर्ण प्रचार हो रहा है तथा समस्त देशवासी धर्म के कट्टर अनुयायी वनते जा रहे हैं। साथ ही समस्त धार्मिक जनता अगणित संख्या में एकत्रित होकर श्रद्धा-मिक्त से अनेक तरह के जप, तप, पूजा,पाठ, यज्ञानुष्ठादि सत्कायों को करते हुए अपना और देश का कल्याण कर रहे हैं।

त्यागमूर्ति श्रीकरपात्री जी के सत्यसङ्कल्प के चमत्कार का ही फल था कि युद्धजन्य मीषण मँहगी के युग में भी भारत की विख्यात राजधानी देहली और व्यापार के मध्य केन्द्र कानपुर में निर्विष्ठ कोटिहोम यहायज्ञ सम्पन्न हुए।

देहली तथा कानपुर के महायज्ञ सिविधि सम्पन्न हुए या नहीं ? इस राग-द्रेषात्मक झगड़े में न पड़ते हुए इतना अवश्य वक्तव्य है कि—उपर्युक्त दोनों महायज्ञों
में कानपुर की अपेक्षा देहली का महायज्ञ अधिक सफल वन सका। देहली के
यज्ञ को साङ्गोपाङ्म सम्पन्न करने के लिये संसार के मुख्य मुख्य अनेक धर्मप्रेमों
सेठ-साहूकारों का तन, मन, धन से पूर्ण सहयोग प्राप्त था। किन्तु उस यज्ञ का
सब से अधिक श्रेय अनेक धर्म-संस्थाओं के संस्थापक काशीनिवासी सुप्रसिद्ध
दानवीर सेठ श्रीगौरीशङ्कर जी गोयनका महोदय को है, जिन्होंने शास्त्रोक्त पद्धति
के अनुकूल आचार्यादि हजारों ऋत्विजों को तथा सभी निमन्त्रित अन्य विद्वानों को
यथापद स्वयं अपनी ओर से कई लक्ष रुपया सौवणीं (गिन्नी) दक्षिणा के रूप
में प्रदान कर शतमुख कोटिहोम को सर्व-प्रकार से सफलीभूत बना कर दिजाति.
मात्र को स्व-धर्म कर्तव्य-परिपालन का पाठ पढ़ाया।

गत संवत् २००० में देहली और संवत् २००१ में कानपुर में जो महायक्ष हुए हैं, वह केवल विश्वकल्याण की कामना के उद्देश्य को लेकर ही किये गए हैं। उसी उद्देश्य को लेकर आज वही महायज्ञ धर्म तथा विद्या के प्रधान केन्द्र श्री काशी-धाम में सुसम्पन्न होने जा रहा है। इस यज्ञ के सम्वन्ध में 'धर्म-सङ्घ' की ओर से प्रकाशित अनेक समाचारों के अवलोकन से अनुमान होता है कि यह महायज्ञ देहली और कानपुर के यज्ञों की अपेक्षा सभी वातों में अत्य-धिक महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त करेगा।

## प्रन्थ-प्रणयन का उद्देश्य श्रीर धन्यवाद प्रदान

यज्ञ-प्रतिष्ठादि के सम्पादनार्थ जब कमी मुझे काशी के बाहर जाने का मौका मिलता था तो वहाँ को सर्वधाधारण जनता यज्ञ-विषय को लेकर मुझ से अनेक प्रश्न किया करती थी। वही क्रम अधुनापि काशी में प्रचलित सा है। दूर-दूर के जिज्ञासुओं के यज्ञ-सम्बन्ध में अनेक मार्मिक प्रश्न मेरे पास प्रायः आया करते हैं। अतः यज्ञ-प्रमियों की इस आवश्यकता की कमी को दूर करने के लिये चिरकाल से ही मेरा हद विचार था कि—यज्ञ-सम्बन्ध में एक ऐसी सर्वसाधारणी-पर्योग पुस्तक लिख कर जनताजनार्दन की सेवा में मेंट कहूँ जिस से पठिता-पठित सभी लोग लाम उठा सकें। किन्तु में सम्मवतः 'उत्पद्यन्ते विलीयन्ते' वाले न्याय के चक्कर में व्यापृत रहने के कारण अब तक अपने आवश्यक कार्य की पूर्ति में पिछदा रहा। किन्तु बीच-बीच में पुस्तक-सम्पादनार्थ अनेक विशिष्ट व्यक्तियों का इतना अधिक प्रोत्साहन मुझे प्राप्त हुआ जिस कारण मेरी स्वामाविक प्रवृत्ति पुस्तक-प्रणयन की ओर जागरूक हो गई। फलस्वरूप मैंने पुस्तक लिखने का 'श्रीगणेश' कर दिया और मगवत्कृपा से सानन्द सकुशल पुस्तक शीघ्र ही तैयार कर सका। पुस्तक-प्रणयन के विषय में जिन आदरणीय महानुमावों का मुझे गौरव-पूर्ण हार्दिक प्रोत्साहन प्राप्त हुआ है उन में से कुछ नाम देखिए—

(१) रायवहादुर श्रीयुत पं॰ श्रीदत्तजी शास्त्री गौड़ वैद्यराज (आनरेरी मजिस्ट्रेट एवं सब-जज, भिवानी )।

(२) सर्वतन्त्रस्वतन्त्र श्रीयुत पं॰ माघवाचार्यं जी शास्त्री शास्त्रार्थमहारथी (कौछ, करनाछ)।

(३) श्रीयुत पं॰ सत्यनारायण जी मिश्र व्याकरणाचार्य, काव्यतीर्य (वाइस प्रिन्सिल—दरबार संस्कृत कालेज, जोधपुर स्टेट)।

- (४) श्रीयुत पं॰ दीनानाथ जी शास्त्री 'भूषण' (धर्मोपदेशक—सनातनः धर्म संस्कृत कालेज, जोधपुर स्टेट)।
- (५) श्रीयुत पं० स्यामाचरण जी शास्त्री ज्योतिषी, काशी।
- (६) श्रीयुत पं० कालीपसाद जी शास्त्री (सम्पादक-'संस्कृतम्' अयोध्या)।
- (७) श्रीयुत पं॰ राजनारायण जी शास्त्री शुक्त न्यायाशास्त्राचार्चार्यः (अध्यक्ष-शास्त्रार्थं महाविद्यालय, काशी)।
- (८) श्रीयुत पं॰ जगदानन्द झा शास्त्री, वेदाचार्थ (प्रधानाध्यापक— महाराजा संस्कृत वेद विद्यालय पञ्चकोट राज्य )।

हम उपर्युक्त महानुभावों के तो हृदय से कृतज्ञ हैं ही, किन्तु उनमें भी अधिकरूप से अपने प्रिय-वन्धु न्यायाचार्य श्रीयुत पं० राजनारायण जी गुक्क महोदय के विशेष अनुग्रहीत हैं जिनके प्रोत्साहन तथा विशेष सहयोग द्वारा ही हम अपने लघुभूत प्रन्थ को तैयार कर सके। सच तो यह है कि—श्री गुक्क की सहायता के वगैर इतने अल्प समय में शीव्र पुस्तक का निकालना मेरे लिये कठिन कार्य था। अतः श्रद्धेय शास्त्री जी हमारे लिये विशेष धन्यवादाई हैं।

वस्तुतः इस पुस्तक का गौरवपूर्ण समस्त श्रेय हमारे परम हितैषी परोपकार हृदय संस्कृतविद्यानुरागी श्रीयुत वान्यू वेजनाथ प्रसाद जी (अध्यक्ष—मास्टर खेलाड़ीलाल ऐण्ड सन्स, संस्कृत वुकडिपो, काशी) महोदय को है जिनकी काग़ज आदि दुर्लम वस्तुओं की सहायता से ही हम आज परम पुनीत यज्ञ के ग्रुमावसर पर अपनी कृति 'यज्ञ-मामांसा' के प्रथम—माग को विद्वजन की ग्रुम-सिन्निध में मेंट कर रहे हैं। इसके लिये हम बाबू साहव को अनेकानेक धन्यवाद देते हुए सर्वशक्तिमान प्रभु से हार्दिक प्रार्थना करते हैं कि—वे इनके सर्वविध सुख-साधन में सर्वदा उत्तरोत्तर वृद्धि करते रहें।

पुनश्च-हम इस पुस्तक के द्वितीय संस्करणादि का समस्त अधिकार सर्वदा के लिए बाबू वैजनाथ प्रसाद जी को ही दे रहे हैं। आशा है, वहहमारी प्रार्थना को स्वीकार कर मविष्य में इस पुस्तक को अपनाते हुए हमें अनुग्रहीत करेंगे।

## हादिक सङ्घाच श्रीर श्रन्तिम निवेदन

पर्यंत पुस्तक 'यञ्च-भीमांसा' के लिखने और प्रकाशन के लिये जितना पर्यांत समय मुझे मिलना चाहिये था उतना नहीं मिल सका। कुछ मित्रों की

राय हुई कि-'यदि पुस्तक निकालने का विचार ही है तो काशी में होने वाले कार्तिक मास के महायज्ञ के अवसर पर ही पुस्तक निकाल दो।' यज्ञ के दिनों की गणना करने पर हमें माळूम हुआ कि यज्ञ के केवल चौबीस दिन ही अवशिष्ट हैं। इन्हीं चौबीस दिनों में अनेक प्रन्थों का अनुसन्धान, प्रेस-कापी तथा पुस्तक-प्रकाशनादि अनेक कार्ग-समूहों से मुकावला करते हुए पुस्तक तैयार करने में चित्त डाँवाडोल तो अवस्य हुआ किन्तु भगवत्कृपा तथा हितैषी बन्धुओं के प्रोत्साहन से चित्त में उत्साह एवं धैर्य का विशेष पुट मिला, जिसके वल पर पुस्तक लिखी गई और पुस्तक का प्रकाशन कार्य भी आरम्म हो गया। यह सव होते हुए भी समय की स्वल्पता तथा अध्यापनादि नानाविध प्रपञ्चों के कारण प्रस्तुत पुस्तक को जिस रूप में सर्वाङ्क परिपूर्ण वनाने का मेरा हार्दिक विचार था वह पूर्ण न हो सका। अन्ततोगत्वा पुस्तक में प्रकाशित सभी लेखों के कलेवर में सङ्कोच करना पड़ा और वहुत से आवश्यक लेखों को पुस्तक से निकालना पड़ा। अत एव हमने इस पुस्तक को 'प्रथम भाग' का रूप दिया। भगवत्कृपा तथा पाठकों का पुनः विशेष अनुरोघ प्रतीत होगा तो इम उक्त पुस्तक का अन्य द्वितीय-भाग बहुत शीघ्र प्रकाशित करेंगे । जिसमें वैदिकां तथा सर्वसाधारण के लिये अनेक गम्मीर दुर्लभ विषयों का सङ्कलन होगा।

जिस प्रकार प्रनथ में सर्व-प्रकार से लेखादि में सङ्कोच करना पड़ा है उसी प्रकार इसकी 'मृमिका' में भी हमें वाध्य हो कर बहुत सङ्कोच करना पड़ा । आशा है, इन सब विषयों का पूर्णतः परिमार्जन इस पुस्तक के द्विनीय-संस्करणा' में होगा । 'गच्छन: स्खलनं कापि' इस सुप्रसिद्ध सदुक्ति के अनुसार मानस-जन्य तथा सुद्रण-दोषादि समस्त स्वामाविक ग्रुटियों को नीर श्लीर-विवेकशील महानुभाव अवस्य श्लमा करेंगे, ऐसी पूर्ण आशा है ।

अन्त में सर्वान्तर्यामी यज्ञ-पुरुष भगवान् से प्रार्थना है कि वे द्विजातिमात्र के पवित्र हृदयों में वेद-वेदाङ्ग के स्वाध्याय की ओर रुचि उत्पन्न करते हुए वेद के प्रधान अङ्ग यज्ञ में श्रद्धा-भक्ति का अस्तित्व उत्पन्न करें।

गोयनका संस्कृत महाविद्यालय, काशी देव-प्रशोधिनी एकादशी अक्टूबर, १९४४ ई०

वेद-वेदाङ्गोपासक—

**%** विषय-सुद्धी

की ए मा ईरवर मुठ

|                                 |       | 6 6 5 5 6 6 7 7 7                    |              |
|---------------------------------|-------|--------------------------------------|--------------|
| संख्या- विषय-—                  | पृष्ठ | संख्या- विषय—                        | <b>पृष्ठ</b> |
| १ मङ्गलाचरण                     | 3     | २४ यज्ञादि में सर्वप्रथम वरण         |              |
| २ यज्ञ-शब्दार्थ                 | 3     | किसका हो ?                           | 30           |
| र् यज्ञ क्या है ?               | 4     | २५ यज्ञादि में ब्राह्मण ही           |              |
| ४ यज्ञ और महायज्ञ               | É     | ऋत्विक् हो सकता है                   | ,,           |
| ५ यज्ञ का स्वरूप                | 0     | २६ यज्ञादि में कुशकरिडका             |              |
| ६ यज्ञों के सुख्य भेद           | =     | भावश्यंक है                          | \$8          |
| ७ गीतोक्त अनेक यज्ञ             | =     | २७ यज्ञादि में नूतन वस्तु का         |              |
| ८ यज्ञ का उद्देश                | ९     | ही उपयोग श्रेष्ठ है                  | 7,           |
| ९ यज्ञ का सहस्त                 | 30    | २८ यज्ञादिमें विच्न करना पाप है      | 38           |
| १० यज्ञ से उन्नति               | 98    | २९ यज्ञादि में त्याउव ब्राह्मण       | 33           |
| ११ यज्ञ से सब प्रकार का लाभ     | 94    | ३० यज्ञादि में त्याज्य वस्त्र        | 38           |
| १२ यज्ञ में कल्याण की प्रार्थना | 30    | ३१ यज्ञादिमेंब्राह्मण-भोजन संख्य     | १३९          |
| १३ यज्ञ से कामना सिद्धि         | 96    | ३२ यज्ञादिमें प्रतिनिधिका विचार      | 689          |
| १४ यज्ञं की स्नावश्यकता         | 98    | ३३ यज्ञादिमें वाद्यकी आवस्यकत        | τ,,          |
| १ प यज्ञ की उत्पत्ति (एक हजार   |       | ३४ यज्ञादि में आशौच प्राप्ति         |              |
| ं आठ यज्ञों का प्रादुर्भीव)     | 20    | पर निर्णय                            | 88           |
| १६ यज्ञिय देश                   | २३    | ३५ यज्ञादि में गोदान छेने से         |              |
| १७ यज्ञ करने के अधिकारी         | 28    | प्रायश्चित नहीं होता है              | 88           |
| १८ श्राचार्य                    | २४    | ३६ यज्ञादि में यजमान द्वारा          |              |
| १९ ब्रह्मा                      | २६    | ऋत्विजोंका सामान्यतः                 |              |
| २० ऋत्विक्                      | २६    | कत्रव्य निर्देश                      |              |
| २१ होता                         | २७    | ३७ यज्ञादिमें दक्षिणाआवश्यक          | g83          |
| २२ यज्ञ दिमें ऋदिव जीके नियम    | :1    | ३८ दक्षिणा रहित यज्ञका निषेध         |              |
| २३ यज्ञांद में ऋतिवर्जी का पूज  |       | ३९ अल्प दक्षिणा वाळे यज्ञ            |              |
| आवश्यक है                       | 29    | का । नचेव                            | 38           |
|                                 |       | i Collection. Digitized by eGangotri |              |

| संख्या- विषय- पृष्ठ                    | संख्या- विषय- पूर                      |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| ४० यज्ञादि में आचार्य दक्षिणा ४८       |                                        |
| ४१ बज्ञीय धन की प्रशंसा ४९             |                                        |
| ४२ यज्ञार्थ धन माँग कर रसे             | ६१ हवनीय द्रय (शावस्य )                |
| हजम करने का निषेध ,,                   | और उसका परिमाण पर                      |
| ४३ यज्ञार्थशृद्धी मिक्षा त्याज्य है ,, | ६२ नित्य-दर्भ में विहित हव-            |
| ४४ शुद्ध को यज्ञ कराने वाला            | नीय द्रव्य के अभाव में                 |
| त्राह्मण त्याज्य है ५०                 | प्रतिनिधि द्रव्य ६                     |
| . ४४ शद-याजक ब्राह्मण के द्वव्य        | ६३ प्रज्वित श्रीन में ही हवन           |
| प्रहृण करने का निषेध ,,                | करना चाहिये ६३                         |
| ४६ राजाको यज्ञ करनेका आदेश "           | ६४ मन्त्र का उचारण प्रकार ६३           |
| ४७ स्त्रीको प्रथक्यज्ञकरनेक निषेध ५१   | ६५ गङ्गा भादि नदी के किनारे            |
| ४८ यज्ञादि में अग्नि का स्वरूप         | कुर्डमर्डप निर्माणार्थ                 |
| जानकर ही हवन करना                      | दिक्साधन अनावस्यक है ६३                |
| चाहिये ,,                              | ६६ यज्ञादि के अन्त में गोदान           |
| ४९ यज्ञादिकर्भ विशेष में श्रविन        | करना आवश्यक है ६४                      |
| के भिन्न भिन्न नाम ५२                  | ६७ यज्ञ-पात्र निर्माण-कर्तात्याज्यहै१६ |
| प० नदप्रहों के अग्नि नाम ५४            | ६८ यज्ञीय काष्ठ . ६७                   |
| र श यज्ञादि में त्याज्य अग्नि ५५       | ६९ यज्ञ के थ्रायुध ६७                  |
| पर होम क्या है ?                       | ७० यज्ञ संरक्षक देवता ६७               |
| ५३ होममें मुद्राकी आवश्यकता ,,         | ७१ यज्ञ में सभी को भाग                 |
| ५४ होमादिमें इस्तस्वरका निपेध ५६       | लेना चाहिये ६८                         |
| ५५ होमादि में कण्ठ स्वर ही             | ७२ पाँच प्रकारके यज्ञका निपेध ६८       |
| श्राव इयक है १६                        | ७३ यज्ञादि में मण्डप और                |
| १६ होम के समय बोळना                    | मण्डप का समस्त सामान                   |
| नहीं चाहिये ५७                         | भाचार्य का होता है ६९                  |
| ५७ इवन से बृष्टि ग्रादि                | ७४ यज्ञादि के अन्त में भगव-            |
| की उत्पत्ति ५७                         | त्प्रार्थना भावश्यक है ६९              |
| ५८ इवन का प्रकार ५७                    | ७५ यज्ञ सामग्री (परिशिष्ट-भाग) ७३      |
|                                        |                                        |



विद्योधध्वान्तविध्वंस-भास्करायित-विग्रहम् । अवलम्बे निरालम्बः साम्बं शिवमहर्निशम् ॥ १॥ वेदविद्याधरं साज्ञाच्छोविद्याधरसंक्षकम् । पितरं स्व-पितृन्यश्च शिवदत्त्तम्रुपास्महे ॥ २॥ वेद-विज्ञान-मीमांसा-गृद्यभाष्यादिलेखकाः । श्रीवेणीरामशर्माणः पारम्पयेक्रमागताम् ॥ ३॥ तन्वते यज्ञ-मीमांसां मीमांस्रजनवन्नभाम् । याक्षिकानां विनोदाय वेदविद्याविदामपि ॥ ४॥

## यज्ञ-शब्दार्थ

'यन' घातु से 'यन-याच-यत-विच्छ-प्रच्छ रक्षो नङ्' [३।३।९०] इस पाणि-नीय सूत्र से 'नङ्' प्रत्यय करने पर 'यज्ञ' शब्द बनता है। 'नङ्नाः' इस पाणिनीय छिङ्गानुशासन से 'यज्ञ' शब्द पुछिङ्ग भी होता है। 'नङ्' प्रत्यय भाव अर्थ में होता है किन्तु 'कृत्यल्युटो बहुछम् [३।३।११३] इस सूत्र पर 'बहुछ-प्रहणं कृत्मात्रस्यार्थव्यभिचारार्थम्' इस सिद्धान्त से कृदन्त के सभी प्रत्ययों काः अर्थ आवश्यकतानुसार परिवर्तित किया जा सकता है। यही भाष्यकारादि-सम्मत मार्ग है।

धातु-पाठ में 'यज्' धातु का पाठ किया गया है । 'धातवः अनेकार्थाः' इस नैयाकरणसिद्धान्त के अनुसार कतिपय आचार्यों ने देवपूजा, सङ्गतिकरण, और दान इन तीन अर्थों में इस का प्रयोग किया है। प्रायः यही सर्वसम्मत भी है। अतः यज्ञ शब्द के अनेक अर्थ तथा अनेक ब्युत्पत्तियाँ की जा सकती हैं।

## देवपूजा

- (१) यजनं इन्द्रादि-देवानां पूजनं सत्कारभावनं यज्ञः ।
- (२) इज्यन्ते (पूज्यन्ते ) देवा अनेनेति यज्ञः ।
- (३) इज्यन्ते देवा अस्मिन्निति यज्ञः।
- ( ४ ) इज्यते देवेभ्यः अस्मिन्निति यज्ञः ।
- (५) इज्यते असौ इति यज्ञः (विष्णु 🛞 )।
- (६) इज्यन्ते सम्पूजिताः तृप्तिमासाद्यन्ते देवा अत्रेति यज्ञः।

'इन्द्रादि देवों का पूजन तथा सत्कार यज्ञ कहा जाता है। देवताओं की पूजा जिस से की जाय उसे यज्ञ कहते हैं। देवताओं की पूजा जिस में हो उसे यज्ञ कहते हैं। देवताओं के लिये कर्मविशेष का अनुष्ठान किया जाय जिसमें उसे यज्ञ कहते हैं। पूजा किये जाने वाले अर्थात् भगवान् विष्णु को यज्ञ कहते हैं। देवनाण पूजित होकर जिस कार्य में तृप्त हो उसे यज्ञ कहते हैं।

## सङ्गतिकरण

- (१) यजनं धर्म-देश-जाति-मर्यादारक्षायै महापुरुषाणामेकी -करणं यज्ञः ।
- (२) इज्यन्ते विश्वक्रस्याणाय महान्तो विद्वाँसः वैदिकिशिरोमणयः व्याख्यानरत्नाकराः निमन्त्र्यन्ते परमहँसपिरत्राजकाचार्य-सर्वतन्त्रस्वतन्त्र-श्रीस्वामिकरपात्रिसदशपहापुरुषैः अस्मिन्निति यज्ञः।
- (३) इज्यन्ते सङ्गतोिकयन्ते विश्वकच्याणाय परिश्रमणं कृत्वा सार्वदैशिकाः पण्डितप्रवराः इन्द्रप्रस्थसदृशमहानगरेषु त्यागतपोमूर्तिज्ञह्मनिष्ठ-श्रोस्वामिकुष्णवोधाश्रमसममहात्मभरिसमिन्निति यज्ञः ।

\* यज्ञो वै विष्णुः ( रा॰ ब्रा० १।१।१।२ ) यज्ञो वै विष्णुः (तैत्ति २ सं॰ १।७।४ ) (४) इज्यन्ते स्वकीयबन्धु-बान्धवादयः प्रेमसम्मानमाजः सङ्गति-करणाय आह्यन्ते प्रार्थ्यन्ते च येन कर्मणेति यज्ञः।

'धर्म, देश, जाति (वर्णाश्रम) की मर्यादा की रक्षा के लिये महापुरुषों को एकत्रित करना यह कहलाता है। विश्वकत्यांग के लिये परमहंस परित्राजकाचार्य सर्वतन्त्रस्वतन्त्र दण्डीस्वामी श्रो करपात्री जी के सहश महापुरुषों द्वारा वह वह विद्वान् वैदिकपूर्धन्य, व्याख्यानवाचस्पति लोग जहाँ निमन्त्रित किये जाते हो उसे यह कहते हैं। विश्व कल्याण के लिये जगत्भ्रमण करके त्यागतपोमूर्ति ब्रह्मनिष्ठ श्रो स्वामी कृष्ण्योधाश्रमजी महाराज के सहश महात्माओं द्वारा सार्वेदिशक वह वह विद्वानों को निमन्त्रित कर इन्द्रप्रस्थ (देहली) जैसे महानगरों में सङ्गतिकरणार्थ विशेष प्रयत्न किया जाता हो जिसमें उसे यह कहते हैं। अपने वन्यु-वान्धव आदि स्नेहियों के परस्पर समिलन के लिये आमन्त्रित किया जाय जिस सरनुष्ठान में उसे यह कहते हैं।

#### दान

- (१) यजनं यथाशक्तिदेश-काल-पात्रादिविचारपुरस्सरद्रव्यादि-त्यागः।
- (२) इज्यते देवतोहेशेन श्रद्धापुरस्सरं द्रव्यादि त्यज्यते अस्मि-विति यज्ञः।
  - (३) इज्यन्ते सन्तोष्यन्ते याचका येन कर्मणा स यज्ञः।
  - ( ४ ) इज्यते भगवति सर्वस्वं निधाप्यते येन वा स यज्ञः ।
- (५) इज्यन्ते चत्वारो वेदाः साङ्गाः सरहस्याः सच्छिण्येभ्यः सम्प्रदीयन्ते (उपदिश्यन्ते ) सदाचार्य्ये येंन वा स यज्ञः ।

'यथाशक्ति देश, काल, पात्रादि विचारपुरस्सर द्रव्योत्सर्ग करने को यज्ञ कहते हैं। श्रद्धापूर्वक देवताओं के उद्देश्य से द्रव्य का त्याग किया जाय जिसमें उसे यज्ञ कहते हैं। जिस कर्म से याचकों को सन्तुष्ट किया जाय उसे यज्ञ कहते हैं। जिस कर्म से अपना सर्वस्व भगवदर्गण किया जाय उसे यज्ञ कहते

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

हैं । चारों वेद साङ्गोपाङ्ग उत्तम शिष्यों के लिये योग्य आचायों द्वारा उपदिष्ट. किये जाते हों जिससे उसे यज्ञ कहते हैं ।'

- (१) मन्त्रेदेवतामुह्दिस्य द्रव्यस्य दानं यज्ञः।
- (२) यागाङ्गसमूहस्य एकफलसाधनाय अपूर्ववान् कर्मविशेषो यागः।
- (३) येन सद्नुष्ठानेन इन्द्रप्रभृतयो देवाः सुप्रसन्नाः सुवृष्टिः कुर्य्यस्तत् यज्ञपदाभिधेयम् ।
- ( ४ ) येन सत्कर्मानुष्ठानेन स्वर्गादिप्राप्तिः सुरुभा स्यात् तत्
- (५) येन सदनुष्ठानेन सम्पूर्ण विश्वं कल्याणं भजेत् तत्। यज्ञपदाभिधेयम्।
- (६) येन सदनुष्ठानेन आध्यात्मिक-आधिदैविक-आधिभौतिक-तापत्रयोन्मू छनं सुकरं स्यात् तत् यज्ञपदाभिधेयम् ।

'मन्त्रों के द्वारा देवताओं को उद्देश्य कर के द्रव्य का दान याग कहलाता है। यागाङ्ग-समृह के एक फल साधन के लिये अपूर्व से युक्त कर्म विशेष को स्मग कहते हैं। जिस सदनुष्ठान द्वारा इन्द्रादि देवता प्रसन्न होकर वृष्टि प्रदान करें उसे यज्ञ कहते हैं। जिस सदनुष्ठान द्वारा स्वर्गादि की प्राप्ति हो उसे यज्ञ कहते हैं। जिस सदनुष्ठान द्वारा संसार का कल्याण हो उसे यज्ञ कहते हैं। जिस सदनुष्ठान द्वारा संसार का कल्याण हो उसे यज्ञ कहते हैं। जिस सदनुष्ठान द्वारा आध्यात्मिक, आधिदैविक एवं आधिभौतिक विपत्तियाँ दूर हो उसे यज्ञ कहते हैं।

## यज्ञ शब्द के कतिपय वेद-प्रतिपाद्य अर्थ

- (१) तिष्ठद्धोमा वषट्कारप्रदाना याज्या—पुरोऽनुवाक्यावन्तो यजतयः। (का० श्री० १।२।६)
- (२) यत्र पक्षेपाङ्गको देवतोहेशपूर्वको द्रव्यत्यागोऽनुष्ठीयते स यागपदार्थः । (भाट्टदीपिका, १।२।१२)

200

## (३) दैवतं प्रति स्व-द्रव्यस्योत्सर्जनं यज्ञः ।

( यज्ञपरिभाषासूत्रटीका, धूतस्वामी )

(४) यज्ञः कस्मात् ! प्रस्यातं यजित कर्मेति नैरुक्ताः। याच्च्यो भवतीति वा यजुर्भिरुन्नो भवतीति वा, वहुकृष्णाजिन इत्यौप--सन्यवः यजुष्येनं नयन्तीति वा। [निरुक्त, ३।४]

## यज्ञ क्या है ?

यज्ञो वै श्रेष्ठतरं कर्म । ( २० त्रा० १।७।१।५) यज्ञो वै श्रेष्ठतरं कर्म। (कपि॰ शा॰ ४६।६) यज्ञो वै कर्म। ( श० बा० १।१।१।१) यज्ञो वै विष्णुः। ( श० बा० शशशार) यज्ञो वै विष्णुः। (तैत्तिरीय संहिता, १।७।४) यज्ञो वै मखः। (तैत्ति० सं० ३।२।८।३) यज्ञो वै परशुः। ( श० बा० ३।६।४।१० ) यज्ञो वा आपः । ( श० त्रा० १।१।१।१ ). -यज्ञो वा अनः। ( श० बा० शशशश ) यज्ञो वै प्रावित्रम् । ( श॰ बा॰ शृशश्रापार ) यज्ञो वै स्वरहर्देवाः सुर्यः । ( श० क्रा० १।१।१।२।२ ) यज्ञो यज्ञपतिः। (विष्णुसंहिता) यञ्चः प्रजापतिः । ( श० त्रा० ११।६।३।९ ) ·यज्ञ एव सविता । ं ( गो० ब्रा० पूँठ १।३३ ) यज्ञ उ वै प्रजापतिः। (कौ० १०११) विष्णुर्वे यज्ञः । (मै० शा० शहार)

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

विष्णुर्वे यज्ञः । (ऐ० ब्रा० शा१५) प्रजापतिर्यज्ञः । ( श॰ बा॰ १।१।१।१) (तै ति० शशारा। प्रजापतिवै यज्ञः । प्रजापतिवे यज्ञः । ( गोपथ ब्रा० पू० २।१८ ) (कपि० शा० ४०।२०) प्रथमो हि यज्ञः। पुरुषो वै यज्ञः । ( श० बा० शराशशरा ) अभिवें यज्ञः । .( ताण्ड्यब्रा० १२।५।२ ) अध्वरो वै यज्ञं:। ( श० ब्रा० १।२।४।५ ) इन्द्रो वे यज्ञः। (मै० शा० ४।३।७) एष वै प्रत्यक्षं यज्ञो यत्प्रजापतिः । ( श० ब्रा० ४।३।४।३ ) स यः स यज्ञोऽसौ स आदित्यः । ( श० बा० १४।१।६ )ः वाग्वै यजः। ( श० बा० शशशश )

## × यज्ञ श्रीर महायज्ञ

यज्ञ के दो मेद होते हैं—एक यज्ञ, दूसरा महायज्ञ। यज्ञ तथा महायज्ञ के स्वरूप तथा इसकी विशेषता का वर्णन महर्षि भारद्वाज ने इस प्रकार किया है—

'यज्ञः क्मसु कौशलम्' 'समष्टिसम्बन्धान्महायज्ञः।'

'कुशलतापूर्वक जो अनुष्ठान किया जाता है उसे 'यज्ञ' कहते हैं। 'पश्चात् व्यष्टि-सम्बन्ध होने से उसीको 'महायज्ञ' कहते हैं।'

इसी वात को महर्षि अङ्गिरा ने भी कहा है-

'यज्ञ-महायज्ञौ ब्यष्टि-समष्टिसम्बन्धात्।

'व्यष्टि—समष्टि सम्बन्ध से यज्ञ—महायज्ञ कहे जाते हैं।'

× यह लेख हमारे 'गृहस्थ के पश्चमहायज्ञ का विवरण' शीर्षक लेख का एक अंग्र मात्र है, जो कि कल्याण के विशेषाङ्क 'साधनाङ्क' में प्रकाशित हो चुका है।

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

यज्ञ का फल आत्मोन्नित तथा आत्मकल्याण है, उसका व्यष्टि से सम्बन्ध होने के कारण उसमें स्वार्थ की प्रधानता आ जाती है। (यही इसकी न्यूनता है)

महायज्ञ का फल जगत् का कल्याण है, उसका समिष्ट से सम्बन्ध होने के कारण उसमें निःस्वार्थता की प्रधानता आ जाती है। (यही इसकी विशेषता है)

जिस यज्ञानुष्ठान के प्रभाय से जीव की क्षुद्रता, अल्पज्ञता आदि का विनाश होता और वह परमात्मा के साथ एकता की प्राप्त होता है, उस अनुष्ठान का महत्त्व सर्वमान्य है, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं।

#### यज्ञ का स्त्ररूप-

श्रुति में यज्ञ पाँच प्रकार के कहे गये हैं। ऐतरेय श्रुति में लिखा है—
"स एप यज्ञः पश्चविधः—अग्निहीत्रम, दर्शपीर्णमासी, चातुर्मीस्यानि, पश्चः, सोमः" इति ।

अग्निहोत्र, दर्शपौर्णमास, चातुर्मास्य, पशु और सोम ये पाँच यज्ञ के भेद हैं। इन्हीं पाँच प्रकार में श्रुतिप्रतिपादित वैदिक यज्ञों की समाप्ति हो जाती है। स्मृति में—

"औपासनहोमः, वैश्वदेवम्, पार्वणम्, अष्टका, मासिकश्राद्धम्, श्रवणा, शूलगव इति सप्त पाकयज्ञसंस्थाः । अमिहोत्रम्, दर्शपूणमासौ, आग्रयणम्, चातुर्मीस्थानि, निरूढपशुबन्धः, सौत्रामणी, पिण्डपितृयज्ञादयोः दविहीमा इति सप्त हविर्यज्ञसंस्थाः ।

अग्निष्टोमः, अत्यिमिष्टोमः, उथ्यः, षोडशी, वाजपेयः, अतिरात्रः, अप्तोर्थीम इति सप्त सोमसंस्थाः।

(गौ० घ० ८।१८)

इस प्रकार श्रौत तथा स्मार्च दोनों मिल कर इक्कीस संस्था कही गई हैं। उसमें स्मार्च सात पाकयज्ञसंस्थाओं का उल्लेख स्मृति और गृह्यसूत्रों में मिलता है। अग्रिहोत्र से लेकर सोमसंस्थान्त का उल्लेख श्रौतसूत्रों में मिलता है।

## यज्ञों के मुख्य भेद

प्रधानतया यज्ञ दो प्रकार के होते हैं-एक श्रीत, दूसरा स्मार्ग । श्रुति में प्रतिपादित स्थातं-यज्ञ कहलाते हैं ।

श्रौत-स्मार्च यज्ञ के अतिरिक्त आधुनिक छोग 'छौकिक यज्ञ' भी करने छो हैं किन्तु शास्त्रों में इस यज्ञ का उतना महत्त्व नहीं है जितना कि श्रौत-स्मार्च यज्ञों का है।

## गीतोक अनेक यञ्च

गीता हिन्दू-धर्म का सर्वमान्य प्रन्थ है। इस धर्मप्रन्थ में शास्त्रीय सभी विषयों का समावेश मिलता है। गीता के सतरह और चौथे अध्याय में यज्ञ पर विचार करते हुए उसके अनेक भेद बतलाये हैं। यथा—

## सास्विक यञ्च

अफ्राकाङ्क्षिभियंज्ञो विधिदृष्टो य इज्यते ।

यष्टव्यमेवेति मनः समाधाय स सात्त्विकः ॥ (गोता, १७:११)

'जिस कर्म में फल की इच्छा नहीं रहती, ऐसा पुरुष जब चित्त की एकाय कर के अपना कर्तव्य समझ कर जो शास्त्रविहित यज्ञ को करता है उसे सात्त्विक यज्ञ कहते हैं।'

#### राजस यज्ञ

अभिसन्धाय तु फलं दम्भार्थमिप चैव यत्।

इज्यते भरतश्रेष्ठ ! तं यज्ञं विद्धि राजसम् ॥ (गीता १७।१२)

'हे भरतश्रेष्ठ'! जो यज्ञ किसी फल के उद्देश्य से और साथ ही अपने -महत्त्व प्रकाशन के लिये किया जाता है उसे राजस यज्ञ कहते हैं।'

#### तामस यज्ञ

विधिहोनमसृष्टान्नं मन्त्रहीनमदक्षिणम् । श्रद्धाविरहितं यज्ञं तामसं परिचक्षते ॥ (गीता, १७।१३)

\* श्रीत यज्ञों के स्वरूप का विश्वदरूप में परिचय प्राप्त करने के लिये देखिए-महामहोपाध्याय पं॰ श्रीविद्याघरजी गीइ की रचित 'कात्यायनश्रीतसूत्र भूमिका'। 'जो यह शास्त्रविहित व्यवस्थानुसार नहीं किया जाता, जिस यह में सत्पात्रों को अन्न-दान नहीं किया जाता, जिस यह में उदात्तानुदात्तादि स्वरहान पूर्वक मन्त्रों का उचारण नहीं किया जाता, जिस यह में यथा विहित दक्षिणा नहीं दी जाती और जो यह श्रद्धापूर्वक नहीं किया जाता है ऐसे यह को तामस यह कहते हैं।'

द्रव्ययज्ञास्तपोयज्ञा योगयज्ञास्तथाऽपरे ।

स्वाध्याय-ज्ञानयज्ञाश्च यतयः शंसितव्रताः ॥ (गीता ४।२८)

द्रव्य यज्ञ—द्रव्य का परोपकारार्थ ग्रुम-कार्यों (देवमन्दिर, धर्मशाला, पाठशाला, क्प, तालाव आदि का निर्माण कराना) में दान करना द्रव्य यज्ञ कहलाता है।

तपोयज्ञ — कुच्छ्र तथा चान्द्रायण जैसे कठिन वर्तो का साधन तपोयज्ञ कहलाता है।

योगयज्ञ—चित्त-वृत्ति के निरोध रूप अष्टाङ्ग योग का साधन योगयज्ञ कहळाता है।

स्वाध्याय-यज्ञ-साङ्गोपाङ्ग वेदों का अध्ययन स्वाध्याय-यज्ञ कहलाता है। ज्ञान-यज्ञ-युक्तियुक्त वेदार्थ का ज्ञान प्राप्त करना ज्ञानयज्ञ कहलाता है। यतिजन पूर्वोक्त द्रव्य-यज्ञादि को ही निरन्तर करते रहते हैं।

इन यहाँ के अतिरिक्त गीता के चतुर्थांच्याय के पचीस, छन्नीस और स्ताईस इन तीन स्रोकों में दैवयञ्च, ब्रह्मयञ्च, ज्ञानेन्द्रिय-यज्ञ, विषय-यज्ञ और कर्मेन्द्रिय यहादि का उल्लेख किया गया है। अधिकारिभेद से इन यहाँ को मनुष्य अपनी-अपनी प्रकृति के अनुकूल यथा समय किया करते हैं।

## यज्ञ का उद्दश्य

सब प्रकार के यज्ञ सात्त्विक, राजसिक और तामसिक मेद से तीन प्रकार के कहे गये हैं। इन यज्ञों में क्ष्सात्त्विक यज्ञ का अनुष्ठान सर्वोत्तम कहा गया है।

<sup>\*</sup> अफखाकाङ्क्षिभिर्यज्ञो विधिरहो य इज्यते । यष्टव्यमेवेति मनः समाधाय स सारित्रकः ॥ (गीता, १७।११)

अतः यज्ञ का उद्देश्य सात्त्विकता को लेकर ही होना चाहिये। सात्त्विक-यज्ञ फल-कामना का त्याग कर अर्थात् निष्कामभाव से किया जाता है। सात्त्विक यज्ञ का उद्देश्य निम्नलिखित होना चाहिए—

"देहिक-दैविक-मौतिक तापत्रयोन्मूळनपूर्वक धर्मग्छान्यधर्माभ्युत्थानपूर्वक जाति, देश, धर्म, समाज, तत्तत्सम्प्रदायादि समस्तविश्वकल्याण-सम्पादनार्थ ऐहिक-छौकिकोभयविधसुखपाप्ति पूर्वक महामारी
प्रभृति समस्त शारीरिक, मानसिक, वाचिक कष्टों से निश्च होकर
अतिबृष्टि, अनावृष्टि, भृकम्प, राष्ट्रविस्रव, दुर्मिक्ष आदि के निवृत्त्यर्थ
अपनी आत्मशुद्धि के साथ निष्कामभाव से पवित्र देश और शुममुह्र्त्ती में वेदशास्त्र के अनुकूछ सद्धिद्वानों द्वारा कर्म-विशेष का अनुष्ठान
करना ही यश्नों का मुख्य उद्देश्य कहा जाता है।"

उपर्युक्त उद्देश्य के अतिरिक्त जो यागादि होते हैं वे \* राजसिक और

† तामसिक यज्ञ कहे जाते हैं।

#### यज्ञ का महत्त्व

यज्ञाहेवाः प्रजाश्चेव यज्ञादन्नानियोगिनः ।

सर्वे यज्ञात्सदाभावि सर्वे यज्ञमयञ्जगत् ॥ (कालिकापुराण ३१।४०) अखिल धर्म का मूल यज्ञ है और वह यज्ञ साक्षात् ‡विष्णुस्वरूप है। यज्ञ का ही दूसरा नाम ईश्वर है।

पूर्वकाल के प्राणी यज्ञ के वास्तविक स्वरूप को भलीमाँति जानते थे और

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

अभिसन्धाय तु फलं दम्भार्थमिष चैव यत्।
 इच्यते मरतश्रेष्ठ ! तं यज्ञं विद्धि राजसम् ॥ ( गीतां, १७।१२ )
 † विधिद्दीनमसृष्टां मन्त्रद्दीनमदिक्षणम् ।
 अद्धाविरद्दितं यज्ञं तामसं परिचक्षते ॥ ( गीता, १९।१३ )
 ‡ यज्ञो नै विष्णुः ( शु० हा० १।१।१।२ )

उन के हृदय में श्रद्धा-भक्ति का अस्तित्व था अत एव वे समय-समय पर यज्ञादि धार्मिक कार्य करते रहते थे जिस से उनका तथा संसार का कल्याण होता था। उस समय हमारा भारतवर्ष अनेक सुख-समृद्धियों से परिपूर्ण था, समस्त प्राणी सर्वप्रकार से सुखी थे। अतिवृष्टि, अनावृष्टि, अकालमृत्यु, भूकम्प, रोग-शोक का तो लोग नाम भी नहीं जानते थे। किन्तु आज के प्राणी समय के हेर-फेर से यज्ञ के महत्त्व को विलकुल भूल वैठे हैं, इसीलिये देव-गण भी हम से असन्तृष्ट हैं देवताओं की असन्तुष्टता से ही सारा संसार पीडित है। अतः समस्त प्राणिमात्र का प्रधान कर्तव्य है कि धर्म और धर्म के प्रधान अङ्ग यज्ञ में आस्था करें, श्रद्धा करें और उपयोग में भी लावे। ऐसा करने से ही देवगण सन्तृष्ट होंगे उनकी सन्तुष्टता से ही संसार का कल्याण अवस्यम्भावी है। महर्षि अङ्गिरा ने कहा भी है—

यज्ञादिभिर्देवाः शक्ति सुखादीनाम् । 'यज्ञादि करने से देवता सन्तु । होते हैं उन की सन्तुष्टता से प्राणी शक्ति और सुख की प्राप्ति करता है ।'

कालिका पुराण में भी लिखा है—
यज्ञेषु देवास्तुप्यन्ति यज्ञे सर्वे प्रतिष्ठितम् ।
यज्ञेन श्रियते पृथ्वी यज्ञस्तारयति प्रजाः ॥
अज्ञेन भृता जीवन्ति यज्ञे सर्वे प्रतिष्ठितम् ।
पर्जन्यो जायते यज्ञात् सर्वे यज्ञमयं ततः ॥ ( ३२।७-८ )

'यज्ञों से देवता सन्तुष्ट होते हैं, यज्ञ ही समस्त चराचर जगत् का प्रतिष्ठापकः है। यज्ञ पृथ्वी को धारण किये हुए हैं, यज्ञ ही प्रजा को पापों से बचाता है। अज्ञ से प्राणी जीवित रहते हैं, वह अज्ञ बादलों द्वारा उत्पन्न होता है और बादल की उत्पत्ति यज्ञ से होती है अतः यह सारा जगत् यज्ञमय है।'

गीता में भी भगवान् ने कहा है—
अन्नाद्भवन्ति भ्तानि पर्जन्यादन्नसम्भवः ।
यज्ञाद्भवति पर्जन्यो यज्ञः कर्मसमुद्भवः ॥ (३।१४)
इसी प्रकार भगवान् ने गीता के नवम अध्याय के सोलहवें स्रोक में यज्ञरूपः

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

द्धारा अपने स्वरूप का वर्णन कर यज्ञ के महत्त्व को और अधिक बढ़ा दिया है। भगवान् मनु ने भी उछिख किया है—

> अभौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्ञायते वृष्टिवृष्टेरन्नं ततः प्रजाः ॥ ( ३।७५ )

'अग्नि में दी हुई आहुति सूर्यदेव को प्राप्त होती है पश्चात् उससे दृष्टि,

महर्षि हारीत ने कहा है-

यज्ञेन लोका विमला विमान्ति, यज्ञेन देवा अमृतत्वमाप्नुयुः । यज्ञेन पापैर्बेहुमिर्विमुक्तः, प्राप्तोति लोकान् परमस्य विष्णोः ॥

'यज्ञ से समस्त लोक निर्मलता एवं सुन्दरता को प्राप्त करता है। यज्ञ से चेविनण अमरत्व को प्राप्त करते हैं। यज्ञ द्वारा अनेक तरह के पापा का प्रक्षालन कर प्राणी भगवान विष्णु के परम वैष्णव-धाम की प्राप्ति करता है।'

और भी---

नास्त्ययज्ञस्य स्रोको वै नायज्ञो विन्दते ग्रुभम् । अयज्ञो न च पृतात्मा नञ्चिति च्छिन्नपर्णवत् ॥

'यज्ञ नहीं करनेवाले पुरुष पारलोंकिक सुखों से विश्वत रहेते हैं तथा वे रोहिक कल्याणों की प्राप्ति भी नहीं कर सकते और ऐसे प्राणी आत्म-पवित्रता के अभाव से क्रिन्न-भिन्न पत्रों की तरह नष्ट हो जाते हैं।'

महाभारत में भी लिखा है-

युगुद्धैर्यजमानस्य ऋत्विग्मिश्च यथाविधि । गुद्धद्रव्योपकरणैयष्टव्यमिति निश्चयः ॥ तथा कृतेषु यज्ञेषु देवानां तोषणं भवेत् । श्रेष्ठः स्याद्देवसंघेषु यज्वा यज्ञफळं छमेत् ॥ देवाः सन्तोषिता यज्ञेळींकान् संवधयन्त्युत । उमयोळींकयोदेंवि ! सृतियज्ञैः प्रदृश्यते ॥ तस्माद्यज्ञाद्दिवं याति पूर्वजैः सह मोदते। नास्ति यज्ञसमं दानं नास्ति यज्ञसमो विधिः। सर्वधमसमुद्देशो देवि! यज्ञे समाहितः॥

'अच्छे योग्य ऋत्विजों द्वारा यथाविधि गुद्ध याज्ञिक सामग्री से यजमान को यज्ञ करना चाहिये। पूर्वोक्त प्रकार से यज्ञों के सम्पन्न हो जाने पर देवगण सन्तुष्ट होते हैं उनके सन्तुष्ट होने पर यजमान देवसमूह में अच्छे सम्मान को प्राप्त होकर यज्ञ-फल की प्राप्ति करता है । यज्ञों से सन्तुष्ट होने पर देवगण लोकाम्युदय की कामना करते हैं साथ ही यज्ञों द्वारा दोनों लोकों का कल्याण सम्पन्न होता है । यज्ञ से प्राणी के लिये विशेष फल यह होता है कि वह स्वर्गलोंक का भागी बनता है और वहाँ पर अपने पूर्वजों के साथ आनन्द करता है । संसार में यज्ञ के समान कोई दान नहीं, यज्ञ के समान कोई विधिविधान नहीं और सभी धमों या उद्देश्य यज्ञ से ही सिद्ध होता है यह बात सुस्पष्ट है।'

ः इसी प्रकार यज्ञ के महत्त्व का विस्तृत वर्णन श्रुति, स्मृति, उपनिषद् तथा पुराणादि में पाया जाता है।

# यज्ञ से उन्नति

वेदों में तथा धर्मशास्त्रादि प्रन्थों में विभिन्न प्रकार के श्रेष्ठ-कर्म बतलायेः . हैं, किन्तु उन समस्त श्रेष्ठ-कर्मों को अपेक्षा यज्ञ को श्रेष्ठतम कर्म कहा गया है— 'यज्ञो वे श्रेष्ठतरं कर्म' ( श॰ बा॰ १।७।१।५ )।

जिस प्रकार यज्ञ अत्यन्त प्राचीन कर्म है उसी प्रकार मनुष्य-जाति अत्यन्त प्राचीन है। मनुष्य-जाति के जीवन का प्रारम्म यहाँ से ही होता है और: उन्नति मी इसी से है। यज्ञ की उत्पत्ति मनुष्य के साथ हुई है और वह उसी के साथ सर्वदा रहता है। इस विषय का उल्लेख मगवद्गीता के तृतीय अध्याय में: इस प्रकार वर्णित है—

> सहयज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रजापितः । अनेन प्रसविष्यध्वमेष वोऽस्त्विष्टकामधुक् ॥

देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः। परस्परं भावयन्तः श्रोयः परमवाप्स्यथः॥ (१०,११)

प्रजापित ब्रह्मा ने प्रारम्भ में यज्ञके साथ प्रजाको उत्पन्न करके उनसे कहा— 'इस यज्ञ के द्वारा तुम्हारी उन्नित हो और यह यज्ञ तुम्हारे लिये मनोमि-लियत फल को देने वाला हो। तुम इस यज्ञ से देवताओं को सन्तुष्ट करते हुए प्रस्पर दोनों अत्यन्त श्रेष्ट श्रेय पद को अर्थात् कल्याण प्राप्त करो।'

यज्ञ का तत्त्व वहा ही दुरूह है, इसके वास्तविक तत्त्व को जान छेना कोई खेळ-तमाशा नहीं है। वहे-बहे महर्षि भी इसके यथार्थ तत्त्व को वही कठिनता से जान सके थे, फिर हम कळिकाळ-कळुषित प्राणी कैसे जान सकते हैं? यज्ञ-तत्त्व को जानने के ळिये श्रद्धा को आवश्यकता है। श्रद्धा रखने से सत्यता की प्राप्ति होती है—'श्रद्धया सत्यमाण्यते' ( ग्रु० य० १९।३० )।

अदा और सत्यता के सम्मेलन होते ही विश्वास की वृद्धि होती हैं। विश्वास की वृद्धि होती हैं। विश्वास की होते ही यज्ञादि तत्त्व जान लेने में किसी प्रकार की कठिनता नहीं रह जाती। अतः सिद्ध हुआ कि यज्ञादि दुरूह तत्त्व को जानने के लिए अद्धा एवं विश्वास की आवश्यकता हैं।

यज्ञ के विषय में लिखा है—

यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि घर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सचन्त यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ॥

( शु० य० ३१।१६ )

'देवता लोग यज्ञ से यज्ञ-पुरुष भगवान की पूजा करते हैं। वे धर्म उत्कृष्ट हैं। वे महत्त्व प्राप्त करते हुए सुख-पूर्ण लोक को प्राप्त करते हुए सुख-पूर्ण लोक को प्राप्त होते हैं, जहाँ पूर्व साधन-सम्पन्न देवसमृह निवास करते हैं।'

देखिये, यज्ञ पुरुष भगवान् यज्ञ के विषय में क्या आदेश कर रहे हैं—

वि हि सोतोरसृक्षत नेन्द्रं देवममंसत ।

यत्रामदद्वृषाकपिरर्यः पृष्टेषु मत्सला विश्वस्मादिन्द्र उत्तरः । ( ऋग्वेद, १०।८६।१ )

'हे ग्रहस्थ स्त्री-पुरुषो ! तुम यज्ञ करने के लिये ही रचे गये हो, क्योंकि इस के वगर जीवात्मा देवको नहीं जान सकता । जिस के जानने से तुम पराक्रमियोंमें स्वामी तथा परमेश्वर के आनन्द में आनन्दित रह सकते हो, वह जीवात्मा सम्पूर्ण जगत् से श्रेष्ठ हैं।'

यज्ञ करने से मनुष्यकृत दुरूह बन्धनों तक का नाश हो जाता है। इस विषय में गीता का निम्नलिखित प्रमाण देखिए—

गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानाविश्वतचेतसः ।

यज्ञायाऽऽचरतः कर्म समग्रं प्रविलीयते ॥ ( ४।२३ )

'आसक्ति से रहित, राग-द्वेष से रहित, ज्ञान में स्थित और यज्ञ के लिये ही जो कर्म करते हैं, उनके समस्त कर्म विलीन हो जाते हैं अर्थात् उनकी कर्म-बाधा दूर हो जाती है।'

यज्ञ करने से कर्म-वाधाओं का नाश तो होता ही है साथ ही ऐहलौकिक तथा पारलौकिक दोनों प्रकार के सुख की प्राप्ति होती है। कारण यह है कि यज्ञ में सर्वव्यापक सर्वान्तर्यामी सर्वशक्तिमान् परब्रह्म परमात्मा का निवास रहता है। जैसा कि गीता के तृतीय अध्याय के पन्द्रहवें श्लोक से स्पष्ट है—

'तस्मात्सर्वगतं ब्रह्म नित्यं यज्ञे प्रतिष्ठितम् ।'

यज्ञ का देवताओं के साथ घनिष्ट सम्बन्ध है, अतः यज्ञ की उपासना आवश्यक है। यज्ञ-पुरुष मगवान् की उपासना करने से समस्त विश्व का कल्याण होता है, यह निश्चित है। अतः संसारी मायाजाल से मुक्त होने के लिये सनातन अर्मावलियों का कर्तव्य है कि वे अवश्य यथाशक्ति यथाविधि यज्ञ करें।

### # यज्ञ से सब प्रकार का लाभ

वर्तमान समय के सभी प्राणी अनेक आपत्तियों से न्याप्त हैं। उन से मुक्त होने के लिये शास्त्रों में वेद का स्वाध्याय लिखा है। वेद के स्वाध्याय से अम्यु-दय और निःश्रेयस की प्राप्ति होती है। इस के लिये वेद का स्वाध्याय और

\* यह लेख वृन्दावन के मासिकपत्र 'नाम माहात्म्य' के तृतीय वर्ष के चठवें शक्क में प्रकाशित हो चुका है। वेदोक्त शुभ कमं करना चाहिये। वैदिक कमों में 'यज्ञ' को श्रेष्ठ-कमं कहा गया है। यज्ञ करने से आत्मा पवित्र होती है और इस से पवित्र धार्मिक कार्यों में सहायता मिळती है। यज्ञ से ही शुभ फळों की प्राप्ति और देवताओं की आत्मा सन्तुष्ट होती है। पश्चात् वे संसार में सब प्रकार का लाभ करते हैं। यज्ञ करने से मानसिक बल की, बुद्धि की, मानसिक एवं शारीरिक उन्नति की, दीर्घायु की, आरोग्यता की, धन-धान्य एवं पुत्र-पौत्रादि सब प्रकार की वृद्धि होती है। भगवान् ने यज्ञ-विधान के विषय में कहा है—

अन्नाद् भवन्ति भूतानि पर्जन्यादन्नसम्भवः ।
यज्ञाद् भवति पर्जन्यः यज्ञः कर्म समुद्भवः॥ [गीता २।४ ]
'समस्त प्राणी अन्न से उत्पन्न होते हैं और अन्न की उत्पत्ति दृष्टि से होती।
है और दृष्टि यज्ञ से होती है और वह यज्ञ कर्म से होता है'।
मनुस्मृति में भी इसी विषय का स्पष्ट उल्लेख पाया जाता है।

अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्ञायते वृष्टिर्वृष्टेरत्रं ततः प्रजाः ॥

'अग्नि में दी हुई आहुति सूर्यदेव को प्राप्त होती है। पश्चात् उस से वृष्टि, वृष्टि से अन्न और अन्न से प्रजा की उत्पत्ति होती है।'

प्रत्येक प्राणी का धर्म है कि वह समस्त संसार का कल्याण करे। यह तमी सम्भव हो सकता है कि जब मनुष्य में निःस्वार्थ बुद्धि हो। निःस्वार्थ भाव की प्राप्ति होने पर मनुष्य में अछौिकक शक्ति की प्राप्ति होती है अछौिकक शक्ति प्राप्त होते ही वह मनुष्य देवाराधन में तत्पर हो जाता है और संसार के कल्याण के छिये वह आत्मसमप्ण कर वैठता है। इस प्रकार आत्म समप्ण-स्पी त्याग के प्रभाव से प्रेरित होकर वह यज्ञादि शुभ-कर्म की ओर प्रवृत्त होता है। पश्चात् उसके किये हुए यज्ञ प्राणिमात्र के समस्त अकल्याण दूर कर कल्याण करते हैं। इसी वात की पृष्टि अथवेंवेद में इस प्रकार है—

यद्देवा देवहेडनं देवासरचक्रमा वयम् । आदित्यास्तस्मान्नो यूयमृतस्यर्तेन सुञ्चत ॥ (६।११८)

'हे देवताओं ! हम स्वयं दैवीशिक्त से युक्त होते हुए भी जो देवताओं का अनादर करते हैं उनसे हमें मुक्त करो । हे आदित्यो ! तुम सब उससे यज्ञ के सत्य द्वारा छुड़ाओं ।'

ऋतस्येतेनीदित्या यजना मुञ्चतेह नः। यज्ञं यद् यज्ञवाहसः शिक्षन्तो नोपशेकिम ॥ (६।११४।२)

'हे आदित्यो ! हे याजको ! हे यजप्रवतको ! यज्ञ की शिक्षा प्राप्त करते हुए भी यदि हम उसको यथाविधि न कर सर्के तो यज्ञ के सत्य द्वारा हमें मुक्त करो ।'

मेदस्वता यजमानाः स्रुचाज्यानि जुह्नतः।

अकामा विस्वे वो देवाः शिक्षन्तो नोप शेकिम ॥ (६।११४।३)

'उत्तम ज्ञान प्राप्त करने का प्रयत्न करने पर भी जो दोष हम से होते हों, उनकी निवृत्ति के लिये हम वृत्त की आहुतियों देते हैं, उनसे यज्ञ के सत्य द्वारा हमें उत्तम यज्ञ-कर्ता बनाओ।'

हमें चाहिये धम में आस्था करें, विश्वास करें और उपयोग में भी ठावें। यज्ञ का धमं से बहुत गहरा सम्बन्ध है, अतः यज्ञादि धार्मिक कृत्य से सब प्रकार का ठाम होता है, यह निःसंदिग्ध और निश्चित है।

### यज्ञ में कल्याण की प्राथना

यज्ञादि शुभ-कर्म में यज्ञ-प्रधान देवता की उपासना के बाद प्रति दिन समस्त वैदिक विद्वन्मण्डली एक साथ एक स्वर में जो महत्त्वपूर्ण प्रार्थना करती हैं वह प्रार्थना प्रधानतया संसार के कल्याण के ही सम्बन्ध में होती है। देखिये उस महत्त्व-पूर्ण प्रार्थना का सात्त्विक स्वरूप 'ऐतरेय ब्राह्मण' में इस प्रकार उल्लिखित हैं—

'स्वस्ति,साम्रोज्यं भोज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेष्ठ्यं राज्यं महाराज्यं आधिपत्यमयं समन्तपर्यायो स्यात् सार्वभौमः सार्वायुषः आन्ताद् आ परार्धात्, पृथिब्यै समुद्रपर्यन्ताया एक राट् इति ।'

'समस्त संसार का कल्याण हो। हमें साम्राज्य, मौज्य, स्वराज्य, वैराज्य, परमेष्ठी (ब्रह्मा) का राज्य, महाराज्य, आधिपत्यमय राज्य, पृथिवी से समुद्र-पर्यन्त का राज्य प्राप्त हो और वह पूर्णतया हमारा राज्य हो।'

# यज्ञ से कामना सिद्धि

वेद हिन्दू-धर्म का प्रधान धर्मग्रन्थ है। इस धर्म-ग्रन्थ में हिन्दू-धर्म के विषय में ऐसी कोई वात नहीं जो कि इसमें न हो। 'यन्नेहास्ति न तत्क्वचित्' यह वाक्य वेदों के लिये सर्वथा युक्त प्रतीत होता है।

वेद में समस्त विषयों का खजाना भरा पड़ा है जो चाहे वह इसमें से सुन्दर सुन्दर रत्नों को दूँदकर अपने चित्त की पिपासा की पूर्ति कर सकता है। इसी र्जाकररूपी वेद का प्रधान अङ्ग 'यज्ञ' है । इस यज्ञ की महत्ता चारों वेदों में भरी पड़ी है। वेदों में यज्ञ को साक्षात् विष्णुस्वरूप वतलाते हुए स्पष्ट आदेश किया है कि यज्ञ की उपासना द्वारा जो चाहे वह अपनी कामना की सिद्धि कर सकता है। हमें भी शास्त्रों के अवलोकन से प्रत्यक्ष स्पष्ट माल्स होता है-प्राचीनकाल के ऋषि-महर्षियों ने, राजर्षियों ने, राजा-महाराजाओं ने यज्ञ की उपासना द्वारा ही अपने में अतुल शक्ति प्राप्त कर अपने-अपने इष्ट की सिद्धि प्राप्त की थी। यज्ञ करने से देवताओं को 'देवत्व' पद की और शतकतु (सौ यज्ञ ) करने के कारण इन्द्र को 'इन्द्र' पद की प्राप्ति हुई थी। महाराजा जनक और महा-राजा दशरथ की यज्ञ-कथा प्रसिद्ध ही है कि 'जनक ने अवर्षण को दूर करने के लिये तथा दशरथ ने अपुत्रत्व को दूर करने के लिये यज्ञ किया था।' उस यज्ञ के प्रमाव से दोनों धार्मिक राजाओं की अमिल्पित मनोकामना की सिद्धि हुई। राजा दिलीप की भी यज्ञ-कथा प्रसिद्ध ही है कि—उन के ९९ वें यज्ञों से ही सन्तुष्ट होकर इन्द्र ने 'शतकतु' यज्ञ करने का समस्त फल दिलीप को दे दिया था। आज भी श्रद्धा-भक्ति पूर्वक किये जाने वाले यज्ञ का वही मह-त्त्व विद्यमान है जो पुरातन काल में यज्ञ-फल प्राप्त होता था।

यज्ञ-पद्धतियों में ऐसे अनेक प्रामाणिक विधि-विधान निहित हैं जिनके द्वारा आज मी प्राणी पुत्र-प्राप्ति, धन-प्राप्ति, दृष्टि-प्राप्ति, मुकद्में में विजय-

<sup>\* &#</sup>x27;बस्ते नूनं शतऋतविन्त्रयुम्नितमा सदः' ( सामवेद, ३।१।३।२ )

प्राप्ति, शारीरिक-मानसिक रोगादि से निवृत्ति आदि अनेक कामनाओं की सर-ख्ता से अवश्यमेव सफलता प्राप्त कर सकता है।

मस्त्यपुराण में स्पष्ट कहा है-

पुत्रार्थी रूमते पुत्रान् घनार्थी रूमते घनम् । भार्यार्थी शोमनां मार्या कुमारी च शुमं पतिम् ॥ भ्रष्टराज्यस्तथा राज्यं श्रीकामः श्रियमामुयात् । यं यं प्रार्थयते कामं स वै भवति पुष्करूः ॥ निष्कामः कुरुते यस्तु स परं ब्रह्म गच्छति ।

( ९३११७-११९ )

'पुत्र की इच्छा करनेवाला पुत्रकी, धनकी इच्छा करनेवाला धनकी, स्त्री की इच्छा करने वाला सुन्दर स्त्री की, वरार्थिनी कन्या सुन्दर पति की, राज्य-च्युत राज्य की और लक्ष्मी की इच्छा रखनेवाला लक्ष्मी की प्राप्ति करता है। इतना ही नहीं, बल्कि जो जिस काम की इच्छा करता है वह उसे पूर्णरूप से प्राप्त करता है। जो निष्काम-भावसे यज्ञानुष्ठान करता है उसे परब्रह्म की प्राप्ति होती है।'

उपर्युक्त विषयों की साधनाओं की सिद्धि के लिये उपासकों को चाहिये कि वह प्रामाणिक वैदिक-वंशपरम्परागत प्रतिष्ठितकुलोत्पन्न वेद-वेदाङ्ग के पूर्ण ज्ञाता से ही यज्ञादि अनुष्ठान करावें अन्यथा फल-प्राप्ति की अपेक्षा हानि-लाम ही हाथ में लगेगा।

## यज्ञ की आवश्यकता

आज का संसारी युग धर्म की तथा धर्म-प्रेमियों की अवहेलना में तत्पर है। यही कारण है कि हमारे पवित्र देश में भूकम्प, अकाल, वाद, रोग-शोक और महामारी आदि किसी न किसी प्रकार की विपत्ति प्रान्त-विशेष में सर्वदा अपनी स्थिति जमाये रहती है। ऐसी भीषण परिस्थिति में संसार के सर्वविध संरक्षण के लिये यदि कोई सीधा-साधा माग है तो वह है धर्म का आश्रय। धर्म ही एक ऐसा अकाव्य साधन है जिसके सहारे मनुष्य अगना लोक-परलोक

दोनों सुघार सकता है। धर्म के अनेक अङ्ग हैं उनमें यज्ञ भी अपना प्रधान स्थान रखता है। यज्ञ की अपूर्व महिमा है, यज्ञ के द्वारा मनुष्य का ही नहीं, देवताओं का भी कल्याण हुआ है। इस विषय में महानारायणोपनिषद का एक महत्त्वपूर्ण प्रमाण देखिये—

'यज्ञेन हि देवा दिवज्ञता यज्ञेनासुरानपानुदन्तः, यज्ञेन द्विषन्तो मित्रा भवन्ति, यज्ञे सर्वं प्रतिष्ठितम् । तस्माद्यज्ञं परमं वदन्ति ॥'

'देवताओं ने यज्ञ से ही स्वर्ग को पाया और असुरों को परास्त किया। यज्ञ से श्रञ्ज भी मित्र वन जाते हैं। यज्ञ में सब प्रकार के गुण हैं। इसिल्ये श्रेष्ठ-जन यज्ञ को श्रेष्ठतम कर्म कहते हैं।'

आज की सांसारिकी दुःख-राशि को दूर करने का साधन केवल यज्ञ ही है। यज्ञ-पुरुष भगवान की कृपा के वगैर यज्ञ-स्वरूप संसार का कल्याण कथमि नहीं हो सकता। अतः हमें चाहिये यज्ञ को अपने जीवन का प्रधान लक्ष्य समझते हुए मनसा, कर्मणा, वाचा देश में, प्रान्त में, शहर में, कसवा और गाँवों में यज्ञ का प्रसार-प्रचार तथा यज्ञानुष्ठान करावें।

# यज्ञ की उत्पत्ति

( एक हजार आठ यज्ञों का प्रादुर्भाव )

ऋषियों द्वारा प्रश्न हुआ है कि 'मुनिश्रेष्ठ ? जिस यज्ञ के महत्त्व से समस्त श्रुति-त्मृति, तथा पुराणादि धर्मग्रन्थ ओत-प्रोत हैं, उस यज्ञ की उत्पत्ति कहाँ से हुई इसको सविस्तार मुनाइये ।' इस प्रश्न का उत्तर महर्षि मार्कण्डेय इसः प्रकार कहते हैं—

> स यज्ञोऽभृद्धराहस्य कायाच्छम्भृविदारितात्। यथाहं कथये तद्धः शृण्वन्त्ववहिता द्विजाः॥ विदारिते वराहस्य काये भर्गेण तत्क्षणात्। ब्रह्म-विष्णु-शिवा देवाः सर्वेश्च प्रमथैः सह॥ निन्युर्जस्वत् समुद्धृत्य तच्छरीराज्ञभः प्रति। तद् विभिदुः शरीरं ते विष्णोश्चकेण खण्डशः॥

तस्याङ्गसन्धयो यज्ञा जातास्ते वै पृथक् पृथक् । यस्मादङ्गाच ये जातास्तच्छुण्वन्तु महर्षयः ॥ अनासासन्धितो जातो ज्योतिष्टोमो महाध्वरः। इनुश्रवणसन्ध्योस्तु बह्विष्टोमो व्यजायत ॥ चक्षभू वोः सन्धिना तु त्रात्यष्टोमो व्यजायत । जातः पौनर्भवष्टोमस्तस्य पौत्रोष्ठसन्धितः॥ वृद्धिष्टोम-बृहत्स्तोमो जिह्वाम्छादजायताम् । अतिरात्रं स वैराजमघोजिह्नान्तरादभूत् ॥ अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तर्पणम् 🕯 होमो दैवो बिलभीतो नृयज्ञोऽतिथिपूजनम् रस्नानं तर्पणपर्यन्तं नित्ययज्ञाश्च सर्वश्ः। कण्ठसन्धेः समुत्पन्ना जिह्वातो विधयस्तथाः। वाजिमेध-महामेधी नरमेधस्तथैव च भाणिहिंसाकरा येऽन्ये ते जाताः पादसन्धितः ॥ राजसूयोऽर्थकारी च वाजपेयस्तथैव च। पृष्ठसन्घौ समुत्पन्ना ग्रहयज्ञास्तथैव च ॥ प्रतिष्ठोत्सर्ग-यज्ञाश्च दान-श्राद्धादयस्तथा । हृत्सिन्धितः समुत्पन्नाः सावित्री यज्ञ एव च ॥ सर्वे सांस्कारिका यज्ञाः पायश्चित्तकराश्च ये। न्ते मेढसन्धितो जाता यज्ञास्तस्य महात्मनः॥ रक्षःसत्रं सर्पसत्रं सर्वश्चैवाऽभिचारिकम् । गोमेघो वृक्षयागश्च खुरेभ्यो ह्यभवन्निमे ॥

मायेष्टिः परमेष्टिश्च गीष्पतिर्भोगसम्भवः।
ढाङ्कृतसम्घौ सञ्जाता अभीषोमस्तथैव च॥
नैमित्तिकाश्च ये यज्ञाः सङ्क्रान्त्यादौ प्रकीर्तिताः।
ढाङ्क्रूढ्सम्घौ ते जातास्तथा द्वादश्चार्षिकम्॥
तीर्थप्रयागमाशौचं यज्ञः सङ्कर्षणस्तथा।
अर्कमाथर्वणश्चैव नाडीसम्घः समुद्गताः॥
ऋचोत्कर्षः क्षेत्रयज्ञः पश्चमार्गातियोजनः।
ढिङ्क संस्थानहेरम्बयज्ञा जाताश्च जानुनि॥
एवमष्टाधिकं जातं सहस्रं द्विजसत्तमाः।

(कालिकापुराण ३२।९।२७)

'महादेव द्वारा बराह देव के शरीर विदीर्ण (फट जाने पर) हो ने पर उसके देहसे यहाँ की उत्पत्ति हुई। शिव द्वारा वराह-देह के विदारित होने पर प्रमयों सहित ब्रह्मा, विष्णु, और महेश उस देहको जल से निकाल कर आकाश में ले गये। आकाश में ले जाकर उस वराह के देह को विष्णुमगवान् के सुदर्शन चक्र से दुकड़े दुकड़े कर दिये। उन अनेक शरीर के खण्डों से अनेक यह अर्थात् एक हजार आठ (१००८) यहाँ की उत्पत्ति हुई।

बराह देव के प्रत्येक अङ्ग से किस किस यज्ञ की उत्पत्ति हुई उसका उल्लेख किया जाता है—

दोनों भ्रू और नासिका देश के सन्धिमाग से ज्योतिष्टोम यज्ञ, कपोल-देश के उच्चरथान से लेकर कर्णमूल के मध्यस्थित सन्धि-माग से बह्हिण्टोम यज्ञ, चक्षु और दोनों भ्रू के सन्धि-माग से बात्यस्तोम यज्ञ, मुख के अग्रमाग, और ओष्ठ के सन्धि-माग से पौनर्भव स्तोमयज्ञ, जिह्नामूलीय सन्धिमाग से वृद्धस्तोम और बृह्स्तोम यज्ञ और जिह्ना देश के अधोदेश से अतिरात्र तथा वैराज यज्ञ हुए। ब्रह्मयज्ञ, पितृयज्ञ, देवयज्ञ, भूतयज्ञ, अतिथियज्ञ, स्नान-तर्पणादि नित्य यज्ञ तथा उनकी विधियाँ कण्ठ-सन्धि तथा जिह्ना से हुई। अश्वमेध, महामेध और

नरमेघादि प्राणिहिंसाकारक यज्ञ तथा हिंसाप्रवर्तक समस्त यज्ञ चरण-सन्धि से हुए। राजस्य, वाजपेय और प्रहयज्ञ पृष्ठ-सन्धि से, प्रांतष्ठा, उत्सर्ग, दान, श्रद्धाः तथा सावित्री आदि यज्ञ हृदय-सन्धि से, एवं उपनयन-संस्कारादि यज्ञ और प्रायक्षित्तादि यज्ञ मेदूसन्धि से हुए। राक्षसयज्ञ, सपंयज्ञ, सभी तरह के अभिचारक यज्ञ, गोमेघ, वृक्षयज्ञ आदि खुर से हुए। मायेष्टि,परमेष्टि, गीष्पित, मोगज और अग्रीणोम यज्ञ लाङ्कुल से हुए। संक्रान्ति आदि में होने वाले नैमित्तिक यज्ञ और द्वादश-वार्षिक यज्ञ लाङ्कुल-सन्धि से हुए। तीर्थप्रयाग, मास, आशौच, सङ्कर्षण, आके और आथर्वण यज्ञ नाडी की सन्धि से हुए। ऋचोत्कर्ष, क्षेत्रयज्ञ, पञ्चमार्ग, लिङ्कसंस्थान और हेरम्ब-यज्ञ वराह के जानुदेश से उत्पन्न हुए।

यिद्य देश जिस प्रकार शास्त्रों में यज्ञ के विषय में अनेक विधि-विधान प्राप्त होते हैं उसी प्रकार शास्त्रज्ञों ने यिज्ञय देश के लिये भी विशेष विचार किया है। यज्ञ करने से प्रथम यज्ञ के लिये उत्तम देश का निर्णय करना चाहिये। भगवान् मनु महाराज ने बहुत विचार-परामर्श के अनन्तर श्रेष्ठ यज्ञिय-देश का जो

निर्णय किया है वह उनके शब्दों में इस प्रकार है-

कृष्णसारस्तु चरति मृगो यत्र स्वभावतः । स ज्ञेयो यज्ञियो देशो म्लेच्छदेशस्त्वतः परः ॥ (२।२३)

#'जिस देश में कृष्णसार (काला मृग) स्वभाव से ही स्वच्छन्दरूप में विच-रण करता है वह देश यशिय है अर्थात् पुण्यदेश है। जिस भूमि में ऐसी बात न हो उसे 'म्लेच्छ-देश' कहते हैं।'

और भी स्मृति में कहा है-

चातुर्वर्णव्यवस्थानं यस्मिन् देशे न विद्यते । म्लेच्छदेशः स विज्ञेयः ।

<sup>\* &#</sup>x27;बिस्मन्देशे मृगः कृष्णस्तिस्मन्धर्मान्निबोधत' ( बा० स्मृ० स्नाचाराध्याय, २ ).

'जिस देश में वर्णाश्रम-धर्म का परिपालन न हो, जहाँ ब्रह्मचर्य, गाईस्थ्य, चानप्रस्थ और सन्यास इन चार आश्रमों की व्यवस्था का पूर्ण अभाव हो उसको 'म्लेच्छ-देश' कहते हैं।'

# यज्ञ करने के श्रधिकारी

'वसन्ते ब्राह्मणोऽमीनादधीत, मीष्मे राजन्यो,वर्षासु वैश्यः।' ( श० ब्रा० २।१।२।५ )

'वसन्ते ब्रह्मणमुपनयीत, श्रीष्मे राजन्यम् , शरदि वैश्यम् ।' ( आप० धर्म० १।१।१।१९ )

उपर्युक्त श्रुतियों के द्वारा, ब्राह्मण, श्वत्रिय और वैश्य इन तीन वर्णों को ही आधान तथा उपनयन का अधिकार प्राप्त होता है। अतः उपनीत ही 'वेद खाध्याय' का अधिकारी होता है और अधीत वेद-पुरुष ही यागादि का भी अधिकारी होता है, फळतः यज्ञका अधिकार केवळ दिजातिमात्र को है।

जिन्हें उपनयन तथा आधान का अधिकार प्राप्त नहीं है ऐसे त्रैंवर्णिकेतर ( इद्भादि ) स्पष्ट ही यागादि कर्मों के अनिधकारी सिद्ध हो जाते हैं। इसी सिद्धान्त की पुष्टि इस कातीयवचन से भी होती हैं—

'ब्राह्मण-राजन्य-वैश्यानाध्य श्रुतेः' (का० श्रौ० १।१।६) यज्ञ-परिभाषा स्त्रकार भी अपने निम्नलिखित स्त्र द्वारा इसी बात का पूर्ण समर्थन करते हैं—

> 'स त्रयाणां वर्णानां ब्राह्मण-राजन्ययो वैँश्यस्य च' श्राचार्य

वैदिक-वंशपरम्परागत प्रतिष्ठितकुलोत्पन्न वेद-वेदाङ्ग का ज्ञाता हो तथा ऋत्विजों के कर्म-कलाप में पूर्ण जानकारी रक्खे एवं ब्रह्मा के वतलाये हुए आयश्चित्तादि के युक्तायुक्त की योग्यता जिसमें हो उसे 'आचार्य' कहते हैं।

मत्स्यपुराण में आचार्य का लक्षण इस प्रकार लिखा है-

सर्वावयवसम्पूर्णो वेदमन्त्रविशारदः । पुराणवेत्रा तत्त्वज्ञो लोभ-मोहविवर्जितः ॥ कृष्णसारचरे देशे उत्पन्नश्च शुभाकृतिः । शौचाचाररतो नित्यं पाखण्डकुळनिस्पृहः ॥ समः शत्रौ च मित्रे च ब्रह्मोपेन्द्रहरियः । ऊहापोहार्थतत्त्वज्ञो वास्तुशास्त्रपरायणः ॥ आचार्यश्च मवेन्नित्यं सर्वदोषिवविजितः ।

'सभी अवयवों से युक्त, वेद-मन्त्रों का ज्ञाता, सकल पुराणों का ज्ञाता, तत्त्व का ज्ञाता, लोभ-मोह से रहित, कृष्णसारमृग के विचरण करने योग्य देश में उत्पन्न, सुन्दर आकृति वाला, शौचाचार सम्पन्न, पाखण्ड—समूहां से निरपेश्व, श्राष्ठ और मित्र में समान व्यवहार रखने वाला अर्थात् किसी से भी न मित्रता और न शत्रुता करने वाला, ब्रह्मा, विष्णु और महेश इन तीनों का समान स्तेह-भाजन, तर्क-वितर्क पूर्वक तत्त्वज्ञान सम्पादन करने में कुशल, वास्तु-शास्त्र का पूण परिज्ञाता और सर्वदोषों से नित्य ही रहित जो हो उसे योग्य 'आचार्य' कहते हैं।'

शारदा तिलक में भी लिखा है-

मातृतः पितृतः शुद्धः शुद्धभावो जितेन्द्रियः । सर्वागमानां सारज्ञः सर्वशास्त्रार्थतत्त्वित् ॥ परोपकारनिरतो जपपूजादितत्परः । अमोघवचनः शान्तो वेदवेदार्थपारगः ॥ योगमार्गानुसन्धायी देवताहृदयङ्गमः । इत्यादिगुणसम्पन्नो गुरुरागमसम्मतः ॥

निष्क (१।२।२) में भी आचार्य का लक्षण यों किया है—
'आचार्यः कस्मात् ? आचारं ग्राहयत्याचिनोत्यर्थानाचिनोति
चुद्धिमिति वा ।'

#### व्रह्मा

यज्ञादि कर्म में ऋत्विक् और यजमान के समस्त कार्यों का जो सावधानी से निरीक्षण तथा प्रायश्चित्तादि का उपदेश करने की योग्यता रक्खें उसे 'ब्रह्मा' कहते हैं।

ऋत्विक्

यज्ञादि कार्यों के कुसम्पादनार्थ सर्वप्रथम ऋत्विजों (ब्राह्मणों) की आवर्य-कता पड़ती है। ऋत्विजों के वगैर यज्ञादि कर्म निष्पन्न नहीं हो सकते। अतः यह निश्चित हैं कि ऋत्विजों पर ही समस्त यज्ञ-कर्म की प्रतिष्ठा निर्मेर हैं—

'ऋत्विजि हि सर्वी यज्ञः प्रतिष्ठितः' ( ए ० ब्रा० ९।८ ) जो दक्षिणा लेकर श्रीत-स्मार्च-कमों को करता-है उसे अक्तिवक्' कहते हैं। मगवान् मनु ने अपनी स्मृति में ऋत्विक् का लक्षण यों किया है—

अम्याधेयं पाकयज्ञानिमष्टोमादिकान् मखान्।

यः करोति वृतो यस्य स तस्यर्त्विगिहोच्यते ॥ ( २।१४३ )

'जो यजमान की प्रेरणानुसार अन्याधान, पाकयज्ञ तथा अन्निष्टोमादि यज्ञों को आचार्यत्वेन वृत होकर करता है वह यजमान का ऋत्विक कहा जाता है।' याज्ञवल्क्यरपूर्ति के आचाराध्याय के ब्रह्मचर्य-प्रकरण के पैंतीसवें स्त्रोक की मिताक्षरा में उसके निर्माणकर्ता श्री विज्ञानेश्वर महाद्यय ने ऋत्विक का लक्षण इस प्रकार किया है—

'यः पाकयज्ञादिकं वृतः करोति स ऋत्विक् ।'

'जो वृत होकर पाकयज्ञादि करता है उसे ऋत्विक् कहते हैं।'

'ऋतिक्, शब्दका अर्थ भगवान् यास्काचार्य अपने निरुक्त में इस प्रकार करते हैं-

'ऋत्विक् कस्मात् ? ईरणः । 'ऋग्यष्टा भवति'

इति शाकपूणिः । ऋतुयाजी भवतीति वा।' (३।४।२)

'ऋत्विक् क्यों है ? वह स्तुति-वाक्यों को कहता है। ऋचाओं द्वारा यह

\* यो दक्षिग्रादिना परिक्रीतः श्रौत-स्मात्तीदीन कर्माग्रि करोति स ऋत्विक् । ( पाठ गृ० 'विवृत्ति' टीका १।३।१ ) कराता है इसी से ऋत्विक् है—ऐसा आचार्य शाकपूणिका मत है अथवा ऋत में यजन करता है।

होता

'यज्ञियदेवानां स्तुतिपूर्वकमाह्वाता होता।' 'स्तुतिपूर्वक यज्ञिय देवताओं का आह्वान करनेवाला 'होता' कहलाता है।'

> यज्ञाहि में ऋत्विजों के नियम क्षमासत्यं दयादानं गुरुदेवादिपूजनम् । अनाळस्यं सौमनस्यं सन्तोषः सत्यभाषणम् ॥ मन्त्राधिष्ठात्रदेवानां ध्यानं धारणमर्थतः होमकाले च मौनित्वं परस्परमनिन्दनम् ॥ अक्रोधः सर्वथा शुद्धिरिन्द्रियाणाञ्च निम्रहः । प्रिया वाणी प्रसन्नत्वं तत्तन्मन्त्रार्थिचन्तनम् ॥ निरर्थकं न संलापो नाङ्गानां चालनं मुघा। पालयेद् यज्ञभाग् विद्वान् द्रविम्ना नियमानिमान् ॥ न तैलमर्दनं कार्यं न श्लीरं नातिभोजनम्। न यज्ञमण्डपे हस्त-पाद-प्रक्षाळनं कचित् ॥ कृताह्विकविधिविंप आचार्य प्रणिपत्य वै। शुद्धेन मनसा नित्यं यज्ञकर्मपरो भवेत् ॥ आचार्य-कथने स्थेयान प्रतिप्रहमाचरेत् । सदा साधुमनाः कुर्यात् संस्थितिं \*स्वितकासने ॥

अन्त्वीरन्तरे कृत्वा सम्यक् पादतत्ते उमे ।
 ऋजुकायः समासीनः स्वस्तिकं तत्प्रचक्षते ॥
 (वीरमित्रोदय, तक्षायप्रकारा)

ताम्बूलं न स्पृशेजातु व्रतमङ्गो भवेत्तः ।
दाक्षिण्यवान् परं पुण्यं हविष्याशनमाचरेत् ॥
नान्यं प्रतिनिधिं कुर्याञ्च निःस्वाहं समुचरेत् ।
दूरतः सन्त्यजेत् सर्वं मादकद्रव्यसेवनम् ॥
जृम्भायामथ छिकायां जातायां जलमास्पृशेत् ।
‡ मृगीमुद्रामुपाश्चित्य यथाईं हुतमाचरेत् ॥
वर्त्तमानेऽथ हवने लघुशङ्कादिकं त्यजेत् ।
कृतेऽपि तत्क्षणं वस्त्रमन्यद् धृत्वाऽऽसनं भजेत् ।
आत्मनो यजमानस्य च यागे शुभमिच्छता ।
बुधेन नियमा एते पालनीयाः प्रयत्नतः ॥

'श्रमा, सत्य, दया, दान, गुरु और देवताओं का आराधन, आळस्य-इीनता, प्रसन्न मन से रहना, सन्तोष, सत्य बोलना, मन्त्राधिष्ठातृ देवों का ध्यान तथा अर्थानुसन्धानपूर्वक उनका धारण करना, होम के समय मौन, परस्पर में निन्दा का त्याग, कोध से रिहत, सर्वथा आत्म-शुद्धि, इन्द्रियों का निग्रह, सुन्दर वाणी, प्रसन्नता, तत्तत् मन्त्रों के अर्थों का चिन्तन, अव्यर्थ भाषण, अव्यर्थ हस्त-पादादि अङ्गों का हिलाना आदि नियमों का विद्वान् ऋत्विज हहता पूर्वक पालन करे।

विशेष कर तेल लगाना, क्षौर कराना, अधिक भोजन करना, यज्ञ मण्डप के अन्दर हाथ, पैर घोना इत्यादि अवश्य निषेध्य है।

उपर्युक्त नियमों का पालन करता हुआ विद्वान् ब्राह्मण गुद्ध चित्त से आह्निक कृत्यों को पूर्ण कर और आचार्य को प्रणाम करके यज्ञ-कार्यों में संलग्न

> \* श्रवकुज बपानाच सकुत्ताम्बूलभक्षगात् । व्रतं सर्वे विनश्येत दिवास्वापाच मैथुनात् ॥ ‡ मीजितानामिकाङ्कष्ठमध्यमाङ्गुबोर्योवयेत् । शेषाङ्गुली उच्छितेति सृगीसुदेयसीरिता ॥ (कर्मकाण्डप्रदीप)

हो। साथ ही आचार्य की आज्ञा मानता हुआ अन्य किसी प्रकार का दान आदि न लेने। सर्वदा प्रसन्न चित्त होकर स्वस्तिकासन होकर बैठे। कभी भी तांब्र (पान) का स्पर्श न करे क्योंकि इससे व्रत-भङ्ग हो जाता है। अतः सुचतुर ऋत्विक् का कर्तव्य है कि वह अत्यन्त पवित्र हिविष्यान का ही आहार करे। यज्ञ-कार्य में अपनी जगह दूसरा प्रतिनिधि न दे, विना स्वाहाकार के मन्त्रों का उच्चारण न करे, नशे की प्रत्येक वस्तु का दूर से ही त्याग कर दे। जंभाई तथा छींक आ जाने पर जल से मार्जन करे, पुनः मृगीमुद्रा का आश्रयण कर उचित रूप से हवन करे। हवन के बीच में लघुशङ्कादि करके के लिये न उठे, यदि आवश्यकता ही पड़ जाय तो लघुशङ्कादि करके तत्काल दूसरा वस्त्र धारण कर अपने आसन पर बैठे। इस प्रकार अपना और यजमान का कल्याण चाहतां हुआ विद्वान् ऋत्विक् उपर्युक्त नियमों का भलोमींति पालन करे।

यज्ञादि में ऋत्विजों का पृजन आवश्यक है

यज्ञादि अनुष्टान को साङ्गोपाङ्ग सर्विधि समाप्त करने का श्रेय ऋत्विजों को हो होता है। ऋत्विज ही यज्ञ के आधार हैं अतः यज्ञ-कर्म में इनका पूजन आवश्यक है इस वात को शास्त्रकार भी घोषित करते हैं—

सम्पूज्य अमधुपर्केण ऋतिवजः कर्म आरमेत् । अपूज्य कारयन्कर्म किल्विषेणैव युज्यते ॥

\* द्धि-मधु-घृतमिषितं कांस्ये कांस्येन एक'स्मन् कांस्यमाजने कृतं दिधि, मधु, घृतम्, अपरेगा कांस्यभाजनेऽऽच्छा'दतं मधुप्कशब्देनोच्यते । (पार् गृ० स्०, 'विवृत्ति' टीका, १।३।४).

तथा— "आज्यमेकपलं प्राह्मं दम्मास्त्रिपत्तमेव च ।
मधुन पत्तमेकं तु द्विपत्तं मधुकितितम् ॥"
"धिपंख पत्तमेकं तु द्विपत्तं मधुकितितम् ।
पत्तमेकं दिवि प्रोष्ठं मधुपर्किवधौ बुधैः ॥" इति स्मृत्यन्तरे ।
"संशोधितं दिधि मधु कांस्यपात्रे स्थितं घृतम् ।
कांस्येनान्येन सम्बन्धं मधुपर्के इतोर्यते ॥" इति च स्मृत्यन्तरे ।

'ऋत्विजों का मधुपर्क से पूजन कर के ही यज्ञादि कर्म को प्रारम्भ करना चाहिये। जो लोग ऋत्विजों के पूजन किये वगैर कर्म में प्रवृत्त होते हैं वे पाप के भागी होते हैं।'

यज्ञादि में सर्वप्रथम † वरण किसका हो ?

किसी भी जिम्मेदारीपूर्ण कार्य के सुव्यवस्थित सञ्चालन के लिये एक सुयोग्य नेता की आवश्यकता पड़ती है। अन्यथा उस कार्य में अनेक प्रकार की विष्न वाघाएँ उपस्थित हो जाती हैं। विशेषतः यज्ञादि ग्रुभ-कार्यों में तो अवश्य ही सुयोग्य सर्वशास्त्रवेत्ता सञ्चालक की क्षण-क्षण पर आवश्यकता पड़ती है। ऐसी स्थिति में पूज्य ऋषि—महर्षियों ने यज्ञादि कर्म के लिये 'आचार्य' को ही नेता (सर्वाध्यक्ष) स्वीकार किया है। अतः यज्ञादि में अ आचार्य का ही सर्वप्रथम वरण तथा पूजन युक्तियुक्त सङ्गत प्रतीत होता है। यही शास्त्राज्ञा भी है—

आचार्ये प्रथमं वृत्त्वा ब्रह्माणं वृणुयात्तः । गणेशं ऋत्त्विजादींश्च पूजयेतु विधानतः ॥

( चद्रयामल )

'आचार्य का वरण सर्वप्रथम करके पश्चात् ब्रह्मा का वरण करे अनन्तर गणेश और ऋत्विजादि का विधिपूर्वक वरण और पूजन करे।'

हेमाद्रिकार का मत है—सदस्य का वरण सर्वप्रथम होना चाहिए। परन्तु यह क्रम आजकाल प्रचलित नहीं है।

यज्ञादि में त्राह्मण ही ऋत्विक् हो सकता है

'तहें नाऽब्राह्मणः पिवेत्' ( २० ब्रा० २।३।१।३९ ) इस शातपथ सिद्धान्त से अग्निहोत्र के अवशिष्ट हवि के पान का अधिकार केवल ब्राह्मण

† वरयां नाम करिष्यमायाकर्मस्वकपश्रावरापूर्वकं स्वयमप्रश्वतानामाचार्योदिकमंड कर्तृ त्वेनाभ्यर्थनम् ।

इमारे स्वर्गीय पूज्य पितामइ महामहोपाध्याय पं श्री प्रभुद्त बी शाझी तथा पूज्य पितृचरण महामहोपाध्याय पं० श्री विद्याधर जी शाझी को भी सर्वप्रथम श्राचार्य का ही वरण मान्य था।

को ही प्राप्त है। अतः हिन-पानकर्ता ब्राह्मण ही ऋत्विक् — कर्म कर सकता है। इसी सिद्धान्तकी पुष्टि श्रौतसूत्रकार महर्षि कात्यायन ने भी की है—

'ब्राह्मणा ऋत्विजो भक्षप्रतिषेघादितस्योः ।' (१।२।८)

यज्ञपरिभाषासूत्रकारने भी व्राह्मणानामार्तिवज्यम्' (२४) इस सूत्र द्वारा उपर्युक्त सिद्धान्त का ही पूर्णतः समर्थन किया है।

इन प्रमाणों से ब्राह्मण को ही आर्त्विज्य का अधिकार है क्षत्रियादि को नहीं।

यज्ञादि में \* कुशकरिडका आवश्यक है

'एष एव विधियंत्र कचिद्धोमः' (पारकरप्रश्चस्त्र, १।१।२७) इस स्त्र से कुशकण्डिका विधि (अग्निमुख) गार्झ, स्मार्च, तान्त्रिक और लौकिक इत्रतकर्म में सर्वत्र आवश्यक है।

'उपयमनप्रभृत्यापासनस्य परिचरणम्' (पा० गृ० १।९।१) 'अत्र समिदाघानम्' (पा० गृ० २।४।१) 'अनादिष्टानि ब्रह्मा जुहुयात' (का० श्रौ०)

इत्यादि सूत्रों द्वारा जहाँ पर विशेष विधि प्राप्त है वहाँ पर उपयमनकुशा-दान प्रभृति कमों का ही अनुष्ठान होता है न कि समस्त कुशकण्डिका का । इसी प्रकार पञ्चमहायज्ञ में स्वाहाकार से होम की प्राप्ति होने पर भी पुनः 'स्वाहाकारें जुंदुयात्' इस सूत्र से कुशकण्डिका का निषेध सिद्ध हो जाता है । अतः सभी शान्तिक, पौष्टिक तथा प्रायश्चित्तादि कमों में कुशकण्डिका करनी हो चाहिये। श्रीतकमों में तो श्रीतस्त्रोक्त समन्त्रक कुशकण्डिका होती है । यहाँ पर विहित पञ्चभूसंस्कार श्रीत-कमों में प्रवृत्त होते हैं।

यज्ञादि में नूतन वस्तु का ही उपयोग श्रेष्ठ है

यज्ञादि अनुष्ठानों में उपयुक्त होने वाली समस्त सामग्री † नूतन होनो चाहिये। प्रायः बहुधा देखने में आता है कि यज्ञाधिकारी वर्ग कमी कमी

\* इस विषय के विशेष परिज्ञान के लिये मेरी लिखित 'पारस्करगृहास्त्र' की 'विद्यति' में कुशकण्डिका प्रकरण देखना चाहिये।

† 'नवीनो नूतनो नवः' इत्यमरः।

छोम-वश अनुष्ठानों में प्राचीन वस्तुओं का व्यवहार करने लगते हैं। किन्तु शास्त्र की दृष्टि से प्राचीन वस्तुओं का व्यवहार सर्वथा त्याच्य कहा गया है। इस विषय में सिर्फ एक शिष्ट-वचन उद्भृत किया जाता है—

यज्ञे देवप्रतिष्ठादौ नूतनान्येव शक्तितः । वासो भाण्डादि द्रव्याणि सर्वाणि विनियोजयेत् ॥

'यज्ञ में तथा देव-प्रतिष्ठादि ग्रुभ-कार्यों में अपनी शक्ति के अनुसार वस्त्र, वर्शन आदि सभी नवीन वरतुओं का ही उपयोग करना चाहिये।'

#### श्रन्यच-

विवाहे प्रेतकार्ये च मातापित्रोः क्ष्येऽहिन । नवभाण्डानि कुर्वीत यज्ञकाले विशेषतः ॥ ( यमः )

'विवाह में, प्रेतकार्य में तथा माता-पिता के मरण दिन में विशेष कर यज्ञ के समय नवीन भाण्डों (वर्तन) का ही व्यवहार करना चाहिये।'

यज्ञादि में विद्न करना पाप है

यज्ञादि शुभ-कर्म में यदि हो सके तो प्रत्येक प्राणी को किसी न किसी रूप में सहायता करनी चाहिये। यदि सहायता न हो सके तो मनसा, कर्मणा, वाचा यज्ञादि शुभ-कर्मों में विन्न नहीं पहुँचाना चाहिये। शास्त्र-मर्मशों ने यज्ञादि में बाघा पहुँचाने वाले के लिये बहुत बड़ा दोष लिखा है—

उपस्थिते विवाहे च यज्ञे दाने च वासव !। मोहाचर्रात विष्नं यः स मृतो जायते कृमिः॥

( बृहस्पतिसंहिता, ७९ )

'हे इन्द्र ! विवाह, यज्ञ तथा दान के उपस्थित होने पर जो व्यक्ति मोहादि बज्ञ विम्न करता है वह मरने के बाद कृमि होता है ।'

विष्णुपुराण में भी लिखा है—
तामिस्रमन्धतामिसं महारौरवरौरवौ ।
असिपन्नत्रनं घोरं कालस्त्रमवोचिकम् ।।

विनिन्दकानां वेदस्य यज्ञव्याघातकारिगाम् । स्थानमेतत् समाख्यातं स्वधर्मत्यागिनश्च ये ।। (६।१।४१-४२)

'वेद की निन्दा करने वाले तथा यज्ञ में ज्याघात पहुँचाने वाले तथा स्वधर्म के त्यागने वाले के लिये तामिस्न, अन्धतामिस्न, रौरव, महारौरव, तल-वार का जङ्गल, एवं कालसूत्र नामक नारकीय स्थान वने हुए हैं जिन में चिर-काल तक उन्हें घोर कष्ट प्राप्त करना पड़ता हैं।'

इस विषय का रोचक प्रामाणिक प्रमाण शतपथत्राह्मण में भी मिलता है। यथा—

'देवान् ह वै यज्ञेन यजमानांस्तानसुररक्षसानि ररक्षुर्न यक्ष्यध्वमिति । तचदरक्षंस्तरमाद्रश्लांसि ।' (१।१।१)

'एक समय देवगण यज्ञ कर रहे थे, राश्वसों ने उनके यज्ञ-कर्म में अनेक प्रकार से विष्ठ किया और कहा-'यज्ञ न करो' अतः यज्ञादि कार्य में विष्ठ करने वालों की 'राश्वस' संज्ञा होती है।'

श्रहादि में त्याज्य ब्राह्मण्

स्द्रकल्पहुम में त्याज्य ब्राह्मणों का विवरण इस प्रकार किया गया है— काणः कुष्ठिजेंडः कोधी पुनर्भः स्यावदन्तकः । निन्दितः पतितः क्लीवः कुदेशी वेदवर्जितः ॥ हीनाक्लोऽप्यधिकाक्को वा छिन्नाक्तः कर्कशः शठः । मागधो वामनः कृष्णो द्विजो वर्ज्यो जपादिषु ॥

'काना, कोढ़ी, मूर्ख, कोधी, वर्णशङ्कर, काले दाँतों वाला, निन्दित, पतित, नपुंसक, खराब देश का रहने वाला, जिसने वेद न पढ़ा हो, जिसका शारीर किसी अङ्ग से हीन अथवा कोई अङ्ग अधिक हो गया हो, जिसका कोई अङ्ग कट गया हो, जो देखने में भयङ्कर माद्रम हो, मगध देश का निवासी, बौना और जो अत्यन्त कृष्णवर्ण का हो ऐसे ब्राह्मण जपादि कार्यों में सर्वथा निपेध्य हैं।'

१ असतायां क्षतायां वोत्पन्नः पुनर्भाः । GC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

कर्मकाण्डप्रदीप में लिखा है-

'द्विनेमें –शुक्कें –विक्कियें –श्यें विदन्त–विद्धेमजनन-व्याधित–व्येक्कि– 'श्वित्रकुष्ठि–कुं निखवर्जम् ।'

'जिसके शरीर का चमड़ा बिगड़ गया हो, अत्यन्त गोरा या सफेद कुष्ठवाला, लंबे दाँतवाला, स्वभाव से काले दाँत वाला, मुसलमानों की कुर्वानी की तरह जिसके लिङ्ग का चर्म काट दिया गया हो, रोगी, हीनाङ्ग अथवा अधिकाङ्ग, गिलत कुष्ठवाला और बुरे नाखून वाला, ऐसे ब्राह्मण यज्ञादि कर्मों में वर्ज्य हैं।'

महर्षि शानातप कहते हैं-

अब्राह्मणास्तु षट् प्रोक्ता इति शातातपोऽब्रवीत्। आद्यस्तु राजमृत्यः स्याद् द्वितीयः ऋय-विक्रयी ॥ तृतीयो े बहुयाजास्यश्चतुर्थे।ऽ श्रीतयाजकः।

- २ शुक्तः -- अतिगौरा मण्डलकुष्ठी वा।
- ३ विक्तियः —दन्तुरः । तथा च वृद्धमनुः यस्य नैवाऽघरोष्ठाभ्यां झावते दशनावितः ।

विक्तियः स तु विशेषो ब्राह्मणः पिक्तिद्वणः ॥

- ४ ३यावदन्तः स्वयावात्कृष्णदन्तः।
- ५ विद्वप्रजननः 'छिन्निक इचर्मा' दाक्षियात्ये इति प्रसिद्धः ।
- ६ व्याधितः व्याधियुक्तः ।
- ७ व्यत्रः होनाज्ञः, अधिकाज्ञः, विकदान्नसंस्थितस्चेति ।
- नं दिवत्रिकृष्ठी—व्वेतकृष्ठी कुष्ठगल्तिताङ्गः।
- ६ कुनखी कुत्सितनसः।
- १० यस्तु सत्यपि घने घनाघिनयवान्छया याजनशीतः सोऽत्र बहुयाजी ।
- ११ यः पुमान् श्रोतकर्मण्याधकृताऽनादरेगा स्वयं श्रोतं नानुतिष्ठति, श्रन्यानी कामुक्रापमनिक्विक्ताः समार्तकर्मपरक्षः अन्तन्नन्तिकृतम् स्वयं श्रोतं नानुतिष्ठति, श्रन्यानि

# पश्चमो वामयानी च षष्टोऽसँन्ध्यो द्विनो मतः ॥

'महर्षि शातातप ने छ प्रकार के ब्राह्मणांको अब्राह्मण कहा है—राजा के यहाँ नौकरी करने वाला, दूकानदार, धन रहने पर भी लोमवश यज्ञ कराने वाला, जो श्रोतयागाधिकारी होते हुए भी न तो स्वयं श्रोतयाग करे और न दूसरे को करावे, किन्तु स्मार्ग-कर्म में हो तत्पर रहे ऐसा अश्रोतयाजक, जो योग्यायोग्य का विचार न करते हुए सर्वत्र गाँव और नगरों में द्रव्य-लोम से यज्ञ कराने वाला, और सन्ध्या न करने वाला, ऐसे ब्राह्मण यज्ञादि में अब्राह्म (ब्रह्मण के योग्य नहीं) हैं।'

त्रिविक्रमपद्धित में भी लिखा है-

"व्यसनी, वामनः, खल्वाटः, कुब्जकः, कुनखी, शठः, चपळः, अधि-काङ्गः, हीनाङ्गः पापो, कुटिलः, व्याधित्तः, तार्किकः, वार्द्धिकः, काकस्वरः, बकवृत्तिकः, गुरुदेवद्विजातिनिन्दकः, वृषलीपितः, साहसिकः, अशुन्तिः, पण्यरङ्गोपजीवीं, नास्तिकः, क्लीवः, धर्मवृत्तिविवर्जितः, परदाररतः, निर्घृणी, दुईदः, अतिकृष्णः, अतिगौरः, केकराक्षः, कातरः, जङः, पशुशास्त्ररतः, कुण्डः, गोलकः, स्वयंमुः, शवश्राद्धभुक् , लम्बोष्ठकः, भनवक्त्रः, शिशुः, अतिवृद्धः, बिरः, किपलाङ्गः, व्यङ्गः, गर्वितः, स्तव्यः, किष्टिप्रयः, पराप-वादरतः, पिशुनः, असंस्कृतः, दीनः, दुश्चर्मा, सालस्यः, अतिस्थूङः, अतिकृशः, विषप्र-थोपजीवी, अभिशस्तः, निष्ठीवनशीङः, कुवृत्तिकः, कुष्ठी, काणः, गारुडी, म्लेच्छदेशवासी, मांसमक्षी, तन्त्रशास्त्रविद्वेषकः, पुराण-निन्दकः, प्रतिमानिन्दकः, सन्ध्योपासनरहितः, अनेककार्ययुक्तः, रोगी।

१ मामे नगरे च योग्या अयोग्याश्च यावन्तः सन्ति धनामिलाषेगा तावतां सर्वेषां याजको प्रामयाची ।

२ यः प्रातः सुर्योदयात्प्राक् सन्ध्यां नोपास्ते, सायं नास्तमयात्प्राक् नोपास्ते स्रोऽयमब्राह्मग्राः ।

# यज्ञादि में शत्याज्य वस्त्र

महाभारत में कहा है—

न स्यूतेन न दग्धेन पारक्येण विशेषतः । मूषिकोत्कीर्णजीर्णेन कर्म कुर्याद् विचक्षणः ॥

'फटे हुए, जले हुए, दूसरे के, चूहे ने जिसे काटा हो, पुराना हो, ऐसे कपड़ों से विद्वान पुरुष कर्म न करें।'

अन्यत्र भी कहा है-

न कुर्यात् सन्धितं वस्त्रं देवकर्मणि मूमिप !। न दग्धं न च वै छिन्नं पारक्यं न तु धारयेत् ॥

'वार्मिक कार्यों में सिले हुए, जले हुए, फटे हुए तथा दूसरे का वस्त्र बारण नहीं करना चाहिए।'

महर्षि आपस्तम्ब कहते हैं-

आर्द्रवासास्तु यः कुर्याज्ञपहोमप्रतिग्रहान् । सर्वे तद्राक्षसं विद्यात् बहिर्जीनु च यत्कृतम् ॥ यज्जले शुष्कवस्त्रेण स्थले चैवार्द्रवाससा । जपो होमस्तथा दानं तत्सर्वे निष्फलं भवेत् ॥

'जो मनुष्य गीले कपड़े से जप, होम, प्रतिग्रह आदि कर्म करे अथवा घुटों के बाहर हाथ निकाल कर करे, वह राक्षस कर्म करता है। क्योंकि जल में सूखें कपड़े से, स्थल में गीले कपड़े से किया हुआ जप, होम, दान आदि सभी कृत्य निम्हल होता है।'

गृह्यसंग्रहकार कहते हैं-

कटिवेष्ट्यं तु यद्वस्त्रं पुरीषो येन वा कृतः । मृत्र-मैथुनकृद्धस्त्रं धर्मकार्ये विवर्जयेत् ॥ कमर में बाँधने का वस्त्र अर्थात् छंगोटा, चहर, जिस को पहिन कर वाह

CC-0. क्रामहा जिस्साम्बन्धान् न्योत्वन क्रिक्ट दोने जे होत्र है ।

भूमि ( पाखाने ) में जाय, पेशाय करे, स्त्री प्रसङ्ग करे ऐसे वस्त्रों को धर्म कार्य में व्यवहार नहीं करना चाहिये।'

महर्षिं व्याघ्रपाद कहते हें-

काषायं कृष्णवस्त्रं वा मिलनं केशदृषितम् । जीणं नीलं सन्धितं च पारक्यं मैथुने धृतम् ॥ छिन्नाग्रमपवस्त्रं च कुत्सितं धर्मतो विदुः ॥

'गेरुवा, काला, गन्दा, जिस में क्षीर समय के वाल लगे हों, पुराना, नीले रंगका, जिस में छिद्र हों, दूसरे का हो, जिस को धारणकर स्त्री प्रसङ्ग किया हो, जिस का किनारा या अंचल फट गया हो, ऐसे वस्त्रों को धर्मादि कार्यों के अयोग्य कहा है।'

भविष्यपुराण में छिखा है—

नी छीरक्तेन वस्त्रेण यत्कर्म कुरुते नरः । स्नानं दानं तथा होमं स्वाध्यायं पितृतर्पणम् । वृथा तस्य महायज्ञा नी छीरक्तस्य धारणात् ॥

'नील से रंगे हुए वस्त्र से मनुष्य जो भी कार्य करे जैसे स्नान, दान, होम, स्वाध्याय, पितृ-तर्पण तथा महायज्ञ आदि सभी उस के नीलवस्त्र धारण के कारण व्यर्थ हो जाते हैं।'

गौतम ने भी कहा है-

नीलीरक्तं यदा वस्त्रं ब्राह्मणोऽङ्गेषु धारयेत्। अहोरात्रोषितो मृत्वा पञ्चगन्येन शुद्धचित ॥

'ब्राह्मण यदि नील से रंगे हुए वस्त्र को धारण करे तो वह एक रात और दिन का पूर्ण उपवास करके पञ्चगन्य द्वारा ही ग्रुद्ध हो सकता है।'

और भी शिष्ट-बचन मिळता है-

नीछीरक्तं च यद्रस्त्रं दूरतः परिवर्जयेत् । द्रन्यान्तरयुता नीछी न दुष्यति कदाचन ॥

# केवलं पट्टसूत्रे च नीलीदोषो न विद्यते । स्त्रिया वस्त्रं सदा त्याज्यमन्यवस्त्रं विवर्जयेत् ॥

'नील से रंगे हुए वस्त्र का दूर से ही त्याग कर देवे' परन्तु दूसरे द्रव्य से युक्त नीलवस्त्र को त्यांच्य नहीं समझना चाहिए । केवल रेशमी कपड़े पर ही नील का दोष नहीं होता है। स्त्री का वस्त्र तथा अन्य किसी व्यक्ति का भी वस्त्र अभ-कायों में सर्वथा त्यांच्य है।'

आचारचिन्तामणि में कहा है-

'कम्बले पट्टबस्त्रे च नीलीरागो न दुष्यति ।'

'कम्बल में, रेशमी बस्त्र में तथा विस्तर में नील रंग का रहना निषिद्ध नहीं होता है।'

महर्षि व्याघ्रपाद कहते हैं-

\*नैकवस्रो द्विजः कुर्योद्घोजनं च सुरार्चनम् । तत्सर्वमसुरेन्द्राणां ब्रह्मा भागमकल्पयत् ॥

'ब्राह्मण को उचित है कि वह एक कपड़ा शरीर में धारण कर मोजन अथवा देवाराघन न करे। क्योंकि ब्रह्मा ने ऐसा करना असुरों के लिए ही आदेश किया है।'

विष्णुपुराण में भी स्पष्ट कहा है-

होमे देवार्चनाद्यास्य क्रियास्वाचमने तथा । नैकवस्तः प्रवर्चेत द्विजवाचनिके जपे॥

'होम, देवाराघन, आचमन, जप तथा ब्राह्मण के प्रवचन आदि कार्यों व एक वस्त्र धारण करके कभी प्रवृत्त नहीं होना चाहिये । अर्थात् श्रुमकार्यों व उपवस्त्र के सहित प्रवृत्त होना चाहिये ।'

यज्ञादि में वरण सामग्री

यज्ञानुष्ठानादि में आचार्यादि ऋत्विजों को वरण में कौन कौन सामग्री देन

\* सन्यादंसात्परिषष्टकटिदेशषृताम्बरः

एकवर्ष तु तं वियादेवे पित्रये च वर्षयेत् ॥ ( शातातपः )

चाहिये इस विषय का उद्घेख परशुरामकारिका में इस प्रकार है— भाजनं भाजनाधाररछत्रोपानत् कमण्डलु । आसनं वसनं मुद्रा कर्णभूषोपवीतकम् ॥ एतह्शविधं देयं पदं वरणसिद्धये । पदाभावेऽथ ताम्बूरुं दत्त्वा किञ्चित्प्रकरुपयेत् ॥ वरणाङ्गोपहाराणां पात्राङ्गुलियवाससाम् ।

सर्वेषां निष्कयद्रव्यमुपपतं यथर्त्वजे ।।

'छोटा तथा गिछास आदि, चौकी आदि, छाता, ज्ता (स्वदेशी ज्ता अथवा खड़ाऊँ) कमण्डछ, कुशासन अथवा ऊर्णासन, वस्त्र (धोती, दुपटा, अंगोछा आदि ) द्रव्य, कानांका भूषण और यशोपवीत यह दश प्रकार का वरण (पद ) ब्राह्मणों को देना चाहिये। पद के अभाव में ताम्बूछ (पान ) मात्र देकर ही वरण का सङ्कल्प करे। यदि समस्त वरण-सामग्री प्रस्तुत नः हो तो उपस्थित ऋत्विजों को वरण का मूल्य दे देना चाहिये।'

तथा— वस्त्रयुगमं पैश्महावस्त्रं केयूरं कर्णभूषणम् । अङ्गुलोभृषणश्चेव मणिबन्धस्य भृषणम् ॥ कण्ठाभरणयुक्तानि प्रारम्भे धर्मकर्मणः । पुरोहिताय दत्त्वाऽथ ऋत्विगभ्यश्चापि दापयेत् ॥

(लिङ्गपुराण)
'दो वस्त्र (घोती, दुपटा) दुशाला अथवा रेशमी आदि उत्तम वस्त्र,
, कान का आमूषण, अँगूठी, हाथ का कड़ा वगैरह, गले का हार या

केयूर, कान का आमूषण, अँगूठी, हाथ का कड़ा वगैरह, गले का हार या सिकड़ी, धर्म-कर्म के प्रारम्भ में पुरोहित को देकर ऋत्विजों को भी देवे।

यञ्चादि में ब्राह्मणभोजन संख्या गर्भाषानादिसंस्कारे ब्राह्मणान् भोजयेद्द्य । शतं विवाहसंस्कारे पश्चाश्चनमेखलाविषी ॥

† 'दुशासा'पदासिधेयं कारमीरं वा, कि दिदौर्णं विशिष्टं वास इति तारपर्यम्।

आवसथ्ये त्रयस्त्रिंशच्छ्रोताऽऽधाने शतात्परम् । अष्टकं भोजयेद् भक्त्या तत्तत्संस्कारसिद्धये ॥ सहस्रं भोज्येत् सोमे त्राह्मणानां शतं पशौ । चातुर्मास्येषु चत्वारि शतं पश्च सुराप्रहे ॥ अयुतं वाजपेये च ह्यश्चमेधे चतुर्गुणम् ॥ (यज्ञपार्श्व)

र्गमांधानादि संस्कार में कम से कम दश ब्राह्मणों को, विवाह में सौ ब्राह्मणों को, उपनयन में पचास ब्राह्मणों को, आवसथ्य में तेंतीस ब्राह्मणों को, श्रीताधान में सौ से भी अधिक और प्रत्येक संस्कारों की निर्विन्न पूर्ति के लिये आठ-आठ ब्राह्मणों को भोजन कराना चाहिये।

सोमयाग में एक इजार ब्राह्मणों को, पशुयाग में सौ ब्राह्मणों को, चातुर्मास्य याग में चार सौ ब्राह्मणों को, देवाराधनादि विशेष कर्म में पाँच सौ ब्राह्मणों को, वाजपेय में दश इजार और अश्वमेध में चालीस इजार ब्राह्मणों को भोजन कराना चाहिये।

यज्ञादि में प्रतिनिधि का विचार

नित्य एवं नैमित्तिक कर्मों में ही प्रतिनिधि ग्राह्म हैं, काम्य में नहीं। कहा भी हैं-'काम्ये प्रतिनिधिनी स्त नित्ये नैमित्तिके च सः।'

# यज्ञादि हें वाद्य की श्रावश्यकता

समस्त शुभ-कमों में मङ्गल-सूचक बाजे का उपयोग करना शास्त्र-सम्मत है। प्रायः देखा भी जाता है कि विवाहादि संस्कारों में हमारी हिन्दू-जाति ही नहीं, बल्कि यवनादि जातियाँ भी—बाजे को माङ्गलिक जान कर इसका सदुपयोग-करते हैं। ऐसी स्थिति में यज्ञादि कार्य तो बहुत बड़े माङ्गलिक कार्य हैं इनमें तो बाग्र का उपयोग अवस्यमेव होना चाहिये।

हमारी समस्त यज्ञ-पद्धितयों में लिखा है कि-यजमान अपनी पत्नी, पुत्र-पौत्रादि तथा आचार्य एवं ऋत्विजों के सहित माङ्गलिक वैदिक मन्त्रों के उची--रण, तथा दुन्दुमि (मेरी) आदि अनेक वाजों के साथ यज्ञ मण्डप में प्रवेशार्थ प्रत्थान करे।

मत्स्यपुराण में—

'ततो मङ्गलशब्देन मेरीणां निःस्वनेन च।' (५८।२१)

तथा—

'नृत्यमङ्गळवाद्येन' ( मत्स्यपुराण, २९२।३४ )

इत्यादि प्रमाण वाद्य के सम्बन्ध में मिलते हैं। अतः सुस्पष्ट है कि यज्ञादि धार्मिक कार्यों में वाद्य का उपयोग परमावश्यक है।

यज्ञादि में श्राशीच प्राप्ति पर निर्ण्य

यज्ञ में मधुपर्क के बाद, ब्रत और सत्र में सङ्कल्प के बाद, विवाह में नान्दीश्राद्ध के बाद, श्राद्ध में पाकारम्म होने पर आशौच (जनन-मरणाशौच) की प्रवृत्ति तत्तत्कर्म के लिये नहीं होती है, किन्तु व्यवहार में अस्पृश्यत्व और कर्मान्तर में अनिधकार होता ही है।

याज्ञवल्क्यस्मृति में लिखा है-

ऋत्वजां दीक्षितानां च यज्ञियं कर्म कुर्वताम् । सित्रवितित्रह्मचारिदातृ विह्याचे तथा ॥ दाने विवाहे यज्ञे च संग्रामे देशविष्ठवे । आपद्यपि हि कष्टायां सद्यः शौचं विधीयते ॥

'ऋत्विज और दीक्षित, अन्नसत्रि, कृच्छ्रचान्द्रायण प्रमृति में तत्पर व्रती, ब्रह्मचारी, दानी, ब्रह्मज्ञानी, यज्ञिय कर्म करनेवाले दान में, विवाह में, यज्ञ में, संप्राम में, देश-विध्व में और बहुत बड़ी आपित आने पर सद्यः शौच से ही शुद्धि हो जाती है।'

निम्निलिखित अन्यान्य स्मृतिवाक्यों से भी उपर्युक्त सिद्धान्त की ही पुष्टि होती है—

> नित्यमन्त्रपदस्यापि क्रच्छूचान्द्रायणादिषु । निर्वृ ते क्रच्छूहोमादौ ब्राह्मणादिषुं भोजने ॥ गृहीतनियमस्यापि न स्यादन्यस्य कस्यचित् । निमन्त्रितेषु विशेषु पारब्धे श्राद्धकर्मणि ॥

निमन्त्रितस्य विप्रस्य स्वाध्यावादिरतस्य च । देहे पितृसु तिष्ठस्सु नाऽऽशौचं विद्यते कचित् ॥

विष्णुस्मृति में कहा हैं—
'न देव-प्रतिष्ठोत्सर्गविवाहेषु न देशविभ्रमे नापचपि च कष्टायाः
माशौचम् ।'

पैठीनसी ऋषि ने भी कहा है-

विवाह-दुर्ग-यज्ञेषु यात्रायां तीर्थकर्मणि। न तत्र सूतकं तद्वत् कर्म यज्ञादि कारयेत्।।

'कर्मकार डपदीप' में भी यज्ञादि में आशोच प्राप्ति विषय में-'दाने विवाहे कदने च यज्ञ' इत्यादि आठ श्लोकों द्वारा विचार परामर्श किया गया है, किन्तु उन श्लोकों के निर्माण तथा अर्थ की पुनरुक्ति को देखते हुए निश्चित होता है कि यह रलोक ऋषि—महर्षि प्रणीत नहीं हैं। अत एव इन श्लोकों में भाषा-भाव की न्यूनता के साथ साथ मूल रलोकों में भी विचित्र वैचित्र दिखाई देता है। अतः हमने उन प्रमाणों को पाठकों के समक्ष रखना अधिक उचित नहीं समझा। विरोध जिज्ञासुओं को उक्त पुस्तक देखनी चाहिये।

यज्ञादि में गोदान लेने से प्रायश्चित्त नहीं होता है
यज्ञकर्मणि या धेनुर्वतधेनुस्तथैव च।
मधुपर्के च या धेनुर्या धेनुः कर्मसिद्धये।।
एतत्प्रतिग्रहे विप्र ! प्रायश्चित्तं न विद्यते।।

'यज्ञ कर्म में, बत में, मधुपर्क में तथा कर्म की निर्वित्र पूर्ति के लिये दी जाने वाली गौ को लेने वाला ब्राह्मण प्रायश्चित्ती (दोषी) नहीं होता है।' यज्ञादि में यजमान द्वारा ऋत्विजों को सामान्यतः कर्तव्य निर्देश

गन्धपुष्पेरलङ्कृत्य द्वारपालान् समन्ततः । पठध्वमिति तान् ब्रूयात् आचार्यमभिपूजयेत् ॥ बह्वर्ची पूर्वतः स्थाप्यौ दक्षिणेन यजुर्विदौ । सामगौ पश्चिमे तद्वत् उत्तरेण त्वथर्वणौ ॥ उद्दूष्ट्यंसो दक्षिणतो यजमान उपाविशेत् । यजध्वमिति तान् ब्रूयात् हौत्रिकान् पुनरेव तु ॥ उत्कृष्टान् मन्त्रजापेन तिष्ठध्वमिति जापकान् । (मत्स्यपुराण, ५८।२७।३०)

शान्य और पुष्पादि से चारों दिशाओं में द्वारंपालों को अलङ्कृत कर 'पिढ़िये' ऐसा सङ्केत कर आचार्य का पूजन करे। पूर्व में वह्वृचों को, दक्षिण में यजुर्वेदियों को, पश्चिम में सामवेदियों को तथा उत्तर में अथर्वेवेदियों को स्थापित कर उत्तरमुख यजमान दक्षिण की ओर बैठे। अनन्तर होता लोगों से कहे कि यजन करो, मन्त्र जपने वालों से कहे कि मन्त्र का जप निरन्तर करते रहो।'

# यज्ञादि में कदित्तगा आवश्यक है

दक्षिणा †यज्ञ का एक प्रधान अङ्ग है। दक्षिणा के वगैर यज्ञ का फूळ यज्ञ-कर्ता यजमान प्राप्त नहीं कर सकता। दक्षिणा में ही एक ऐसी अपूर्व करामात है जिसके द्वारा यजमान की सारी अभिलाषाएँ पूर्ण हो जाती हैं। इसीलिये दक्षिणा को 'सर्वफळपदा' कहा है—'दिश्वाणा च फलपदा।'

दक्षिणा के सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण बात यह है कि—यज्ञादि कर्म में यदि यजमान से प्रमादवश किसी प्रकार की जुटि रह जाती है तो उस जुटि का सर्व- तोभावेन परिहार दक्षिणा देने से ही हो जाता है । ब्रह्मवैवर्तपुराण के गणपति खण्ड (७।२३) में महादेवजी पार्वती से कहते हैं—

'सर्वेषां कर्मणां देवि ! सारभृता च दक्षिणा ।'

<sup>\*</sup> यज्ञान्त में आचार्यादि ऋतिजों को श्रद्धा-मिक से शास्त्रोक्त विधि के अनु-क्प दिये जाने वाले द्रव्य को 'दक्षिया' कहते हैं।

<sup>†</sup> देवानां द्रव्यद्विषां ऋक्ःसाम-यज्ञाषां तथा । ऋतिकां दक्षिणानां च संयोगो यज्ञ उच्यते ॥ ( मत्स्यपुराण )

इसी अमिप्राय की पुष्टि निरुक्तकार मी करते हैं कि— 'दक्षिणा दक्षतेः समर्घयति कर्मणः व्युद्धं समर्घयतीति ।'

(श३१७)

'अर्थात् यज्ञ-कर्म में प्रमादवश जो कुछ न्यूनता रह जाती है उस की दक्षिणा बृद्धि कर पूर्ण कर देती है।'

अतः कल्याणेच्छुक यजमान को चाहिये कि वह यज्ञान्त में प्रचुरमात्रा में ब्राह्मणों को दक्षिणा प्रदान करे । साम्बपुराण में तो यजमान के लिये आदेश मी किया गया है—

> 'दक्षिणाः सर्वयज्ञानां दातच्या मृतिमिच्छता ।' ( ३४।२९ ) दन्तिया रहित यज्ञ का निषेघ

जिस यज्ञ में आचार्यादि ऋत्विजों को यथेष्ट या किञ्चित्मात्र मी दक्षिणा नहीं दी जाती उस यज्ञ को \* 'तामस' कहते हैं। जास्त्रों में दक्षिणा-हीन तामस यज्ञ को अत्यन्त निकृष्ट बतलाया गया है। दक्षिणा-हीन यज्ञ के विषय में ज्ञास्त्रों में अनेक प्रमाण मिलते हैं। यथा—

> 'अध्वरं दक्षिणाहीनं निष्फलं च निगद्यते।' 'यज्ञश्च दक्षिणाहोनः सिवतुर्न प्रशस्यते।' 'हतयज्ञमदक्षिणम्।' 'हतयज्ञो द्यदक्षिणः।'

मागवत की सुविख्यात वंशीधरी टीका (४।६।५०) में भी दक्षिणा-हीन यज्ञ के बारे में यों लिखा है—

'यागोऽमन्त्रोऽदक्षिणश्च न फलं दास्यति कवित्।'
मत्स्यपुराण में दक्षिणारहित यज्ञ की निन्दा करते हुए यज्ञकर्ता के लिए
स्पष्ट कहा गया है—

\* विधिद्दीनमस्त्रान्नं मन्त्रद्दीनमद्क्षियाम् । श्रद्धानिरद्दितं यत्रं तामसं परिचक्षते ॥ (बीता, १७।१३)

न कुर्योद्दक्षिणाहीनं वित्तशाख्येन मानवः। अद्दल्लोभतो मोहात् कुलक्षयमवामृते ॥ अन्नदानं यथाशक्त्या कत्तीव्यं मृतिमिच्छता। अन्नहीनः कृतो यस्माद् दुर्भिक्षफल्दो भवेत्॥ अन्नहीनो दहेद्राष्टं मन्त्रहीनस्तु ऋत्विजः । यष्टारं दक्षिणाहीनं नास्ति यज्ञसमो रिपुः ।।

(९३११०९११११)

'कृपणता के कारण दक्षिणाहीन यज्ञ न करे, मोह और छोम से विना दक्षिणा का यज्ञ करनेवाला कुलक्षय को प्राप्त होता है। ऐश्वर्याभिलापी पुरुष को यज्ञ में अन्नदान करना चाहिये क्योंकि अन्न से हीन यज्ञ दुर्भिक्षको उत्पन्न कर राष्ट्रका भी संहार करता है, मन्त्रहीन यज्ञ ऋत्विजोंका और दक्षिणाहीन यज्ञ यज-मान का नाश करता है। इसिंछिये अविधि अनुष्ठित यज्ञ के सहश दूसरा शतुः भी और कोई नहीं है।

ब्रह्मवैवर्तपुराण में भी दक्षिणा रहित यज्ञ का निषेध किया गया है-यत्कर्म दक्षिणाहीनं कुरुते मूढधीः शठः। स पापी पुण्यहोनश्च ...

( गणपति खण्ड २३।३७ )

'जो मूर्ख मनुष्य दक्षिणाहीन कर्म करता है वह पापी और पुण्यहीनः कहा जाता है।

कर्ता कर्मणि पूर्णेऽपि तत्क्षणात् यदि दक्षिणाम् । न दद्यात् ब्राह्मणेभ्यश्च दैवेनाज्ञानतोऽथवा ॥ मुहर्तें समतीते च द्विगुणा सा भवेद् ध्रुवम् । एकरात्रे व्यतीते तु भवेद्रसगुणा च सा। त्रिरात्रे वै दशगुणं सप्ताहे द्विगुणा ततः ॥ मासे लक्षगुणा प्रोक्ता ब्राह्मण।नां च वर्द्धते । CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

संवत्सरे व्यतीते तु सा त्रिकोटिगुणा भवेत् ॥ कर्म तद् यजमानानां सर्वे वै निष्फळं भवेत्। स च ब्रह्मस्वापहारी न कमिहाँऽशुचिनरः ॥ द्रिद्दो व्याधियुक्तश्च तेन पापेन पातकी। तद् गृहाद्याति रूक्ष्मीश्च शापं दत्त्वा सुदारुण्य ।। पितरो नैव गृह्धन्ति तद्दत्तं श्राद्धतर्पणम् । एवं सुराश्च तत्पूजां तद्दत्तं पावकाहुतिम् ॥ दावा ददाति नो दानं प्रहीता तन्न याचते। उमौ तौ नरकं यातच्छित्ररज्जुर्यथा घटः॥ नापयेद् यजमानश्चेद् याचितारं च दक्षिणाम । भवेद् ब्रह्मस्वापहारी कुम्भीपाकं व्रजेद् ध्रुवम् ॥ वर्षरुक्षं वसेत्तत्र यमदूतेन ताडितः । ततो भवेत् स चण्डाको व्याधियुक्तो दरिद्रकः ॥ पातयेत् पुरुषान् सप्त पूर्वीन् वै पूर्वजन्मनः ।

( बूझ० वै०, प्रकृतिखण्ड, ४२।५४–६४ )

'यज्ञादि कर्म के पूर्ण हो जाने पर मी दैववश अथवा अज्ञानवश ब्राह्मणें को दिशणा न देने से प्रतिक्षण वह दक्षिणा द्विगुणित हो जाती है। एक रात बीत जाने पर वह छगुनी, तीन रात बीत जाने पर दशगुनी, सात दिन बीतने पर वीगुसनी, एक मास बीतने पर लाखगुनी, एक वर्ष बीतने पर तीन करोड़ गुनी वढ़ जाती है। और साथ ही यजमान का किया हुआ सम्पूर्ण कर्म भी सर्वथा निष्पळ हो जाता है। वह यजमान ब्रह्मांश चोर सत्क्रमों के अयोय, अपविष्ठ होकर उसी मयक्कर पाप से दिख् और व्याधियुक्त हो जाता है। उसके धर से लक्ष्मी भी कठिन शाप देकर अन्यत्र चली जाती हैं। पितृगण भी उसके दिवे हुए श्राद्ध-तर्पणादि को प्रहण नहीं करते और देवगण उसकी पूजा तथा आहुति CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by edangotri

स्वीकार नहीं करते । देनेवाला दक्षिणा न देवे और पानेवाला याचक उससे दिखणा का तगादा न करे, ऐसी स्थित में जिस प्रकार रस्सी टूट जाने से भरा हुआ घड़ा जल में डूब जाता है उसी प्रकार दाता और प्रहीता दोनों ही नरक को प्राप्त करते हैं। जो यजमान अपने वृत याचक के माँगने पर भी दक्षिणा नहीं देता है वह ब्रह्मांश चोर होकर निश्चय ही 'कुम्भीपाक' नामक नरक को जाता है। वहाँ जाकर एक लाख वर्ष तक यम दूतों की ताड़नाओं को सहकर रहता हुआ अन्त में व्याधि युक्त, दरिद्र, तथा चाण्डाल योनि में उत्पन्न होकर अपने पूर्व पुरुषों की सात पीढ़ियों को पतित कर देता है।'

इसी बात को ब्रह्मवैवर्तके गणपतिखण्ड में भी महादेव जी ने पार्वती से कहा है—

दैवं वा पैतृकं वापि नित्यं नैमित्तिकं प्रिये !।

यत्कर्म दक्षिणाहीनं तत्सर्व निष्फलं भवेत् ॥

दाता च कर्मणा तेन कालसूत्रं क्रजेद् ध्रुवम् ।

स्रथाऽन्ते दैन्यमामोति शत्रुणा परिपीढितः ॥

दक्षिणा विप्रमुद्दिश्य तत्कालं तु न दोयते ।

तन्मुद्ध्तां व्यतीते तु दक्षिणा द्विगुणा भवेत् ॥

चतुर्गुणा दीनातीते पक्षे शत्रगुणा भवेत् ।

मासे पश्चशतान्नास्या वष्मासे तच्चतुर्गुणा ॥

संवत्सरे व्यतीते तु कर्म तिनिष्फलं भवेत् ।

दाता च नरकं याति यावद्वर्षसहस्कम् ॥

पुत्र-पौत्र-धनैश्वर्य क्षयमामोति पातकात् ।

धर्मा नष्टो भवेत्तस्य धर्महीने च कर्मणि ॥

(७-२४-२९)

कृष्णजन्मलण्ड में भी कहा गया है—

दक्षिणा विश्रमुद्दिश्य तत्काले तु न दीयते ।

एकराजे व्यतीते तु तद्दानं द्विगुणं भवेत् ॥
मासे शतगुणं प्रोक्तं द्विमासे तु सहस्कम् ।
संवत्सरे व्यतीते तु स दाता नरकं त्रजेत् ॥
वर्षाणां च सहस्रं च मृत्रकुण्डे निपत्य च ।
ततश्चाण्डाव्यतां याति व्याधियुक्तश्च पातकी ॥
दात्रा न दीयते दानं प्रदीत्रा चेन्न गृह्यते ।
उभौ तौ नरकं प्राप्तौ वर्षाणां च सहस्कम् ॥
यजमानश्च चाण्डाको बाह्मणस्तत्पुरोहितः ।
व्याधियुक्तावुभौ तौ च पापिनौ कर्मणः फलात् ॥
( व्र० वै० ८७-७१-७५ )

श्रहप दिल्ला बाले यज्ञ का निषेध पुण्यान्यन्यानि कुर्वीत श्रद्धधानी जितेन्द्रियः । न त्वरुपदक्षिणैर्यज्ञैयजन्ते ह कथञ्चन ॥ इन्द्रियाणि यशः स्वर्गमायुः कीर्त्तिं प्रजाः पश्रन् । हन्त्यरुपदक्षिणो यज्ञस्तस्मान्नारुपधनो यजेत् ॥

( मनुसमृति, ११।३९।४० )

'श्रद्धावान् जितेन्द्रिय ब्राह्मण को चाहिये कि वह यज्ञ के अतिरिक्त अन्य युण्य-कार्यों को करें किन्तु शास्त्रोक्त दक्षिणा से न्यून (कम) दक्षिणा से यज्ञों को कभी न करें। क्योंकि स्वल्प दक्षिणा द्वारा सम्पादित यज्ञ शरीरस्थ समस्त इन्द्रिय, यश, स्वर्ग, आयु, कीर्ति, प्रजा और पशु को नष्ट करता है, अतः अल्प द्रव्य से यज्ञ नहीं करना चाहिये।'

# यज्ञादि में श्राचार्य दित्त्गा

यज्ञ-कर्म का 'अथ' से 'इति' पर्यन्त समस्त भार 'यज्ञाचार्य' पर ही निर्मर रहता है । यज्ञ-कर्म में यज्ञाचार्य को अत्यन्त पूज्य कहा है । यज्ञ-कर्म में सर्वेत्र अन्य ऋत्विजों की अपेक्षा आचार्य की दक्षिणा दिगुणित कही गई है—
CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

'\*आचार्ये द्विगुणं दद्यात्।' ( मत्स्यपुराण, ५८।२१ ) महिष कात्यायन ने भी कहा है—

'सर्वत्र द्विगुणां दद्यादाचार्यीय तु दक्षिणाम् ।' 'यज्ञ में अन्य ऋत्विजों को अपेक्षा यज्ञाचार्य को सर्वत्र द्विगुणित दक्षिणाः देनी चाहिये।'

> यज्ञीय धनकी प्रशंसा यद्धनं यज्ञशील।नां देवस्वं तद्विदुर्बुधाः । अयज्ञानां तु यद्वित्तमासुरस्वं निगद्यते ॥

> > ( मनुस्मृति ११।२० )

'विद्वानों ने यज्ञ करने वाले के धन को 'देव-धन' कहा है और जो यज्ञः करने वाले नहीं हैं उनके धन को 'राश्चस-धन' कहा है।'

यज्ञार्थ धन माँगकर उसे हजम करने का निषेध यज्ञार्थमर्थ भिक्षित्वा यो न सर्व प्रयच्छात । सः याति भासतां विषः काकतां वा शतं समाः ॥

( मनुस्मृति ११।२५ )

'जो मनुष्य यज्ञ के निमित्त माँगे हुए समस्त धन को यज्ञ में नहीं छगाता. है वह सौ वर्ष तक मुर्गा अथवा कौवे की योनि को प्राप्त करता है।' याज्ञवल्क्य स्मृति में भी छिखा है—

'यज्ञार्थं लब्धमददद् भासः काकोऽपि वा भनेत्।'

( आचाराध्याय, १२७ )

'जो मनुष्य यज्ञार्थ माँगे हुए सम्पूर्ण धन को यज्ञ में नहीं लगाता है वह सौ वर्ष पर्यन्त मुर्गा या कौवे की योनि को अलङ्कृत करता है।' यज्ञार्थ शुद्ध की भिन्ना त्याज्य है

न यज्ञार्थं धनं शूदाद्विप्रो भिक्षेत कर्हिचित्।

<sup>\*</sup> श्रार्षत्वादत्र सप्तमी । उचिता तु चतुर्थ्येव ।

C2-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

यजमानो हि मिक्षित्वा चाण्डालः प्रेत्य जायते ॥ ( मनुस्मृति, ११।२४ )

'ब्राह्मण को चाहिये वह यह के निमित्त शूद्र से कभी भी धन की भिक्षा न माँगे, क्योंकि शूद्र से माँगे हुए धन से जो ब्राह्मण यह करता है वह मरने पर चाण्डाल होता है।'

याज्ञवल्क्य स्मृति के आचाराध्याय के एक सौ सताइसवें श्लोक में मो उपर्युक्त वात की ही पुष्टि की गई है—

'चाण्डालो जायते यज्ञकरणाच्छूद्रभिक्षितात्।' 'यज्ञार्थं शुद्ध-धन माँगने से मनुष्य मरने के बाद चाण्डाल होता है।' मगवती श्रुति भी आदेश करती है—'न यज्ञार्थं शुद्धात् धनं भिक्षेत'।

> ग्रुद्ध को यज्ञ कराने वाला ब्राह्मण त्याज्य है यावतः संस्पृशेदङ्गेर्ब्राह्मणाञ्छूद्रयाजकः । तावतां न भवेदातुः फलं दानस्य पौर्तिकम् ॥

> > ( मनुसमृति, ३।१७८)

'शूद्र को यश कराने वाला जितने ब्राह्मणों को स्पर्भ करता है उतने ही ब्राह्मणों के दान का पूर्ण फल देनेवाले को नहीं होता है।'

श्रद्ध-याजक ब्राह्मण के द्रव्य ब्रह्मण करने का निषेध वेदिवचापि विपोऽस्य लोभात् कृत्वा प्रतिब्रहम् । विनाशं ब्रजिति क्षिप्रमापपात्रमिवाम्भसि ॥

( मनुस्मृति ३।१७९ ).

'विदज्ञ ब्राह्मण भी यदि लोभवंश श्रद्ध के यहाँ यज्ञ कराने वाले का दान प्रहण करता है तो जिस प्रकार जल में मिट्टी का कच्चा पात्र शीघ्र नष्ट हो जाता है उसी प्रकार वह भी शीघ्र ही नष्ट हो जाता है।'

> राजा को यह करने का श्रादेश यजेत राजा क्रतुमिविविधैरासदक्षिणैः ।

# धर्मार्थं चैव विप्रेभ्यो दद्यात् भोगान्धनानि च ॥ ( मनुस्पृति, ७।७९ )

राजा को चाहिये वह सर्वदा प्रचुर दक्षिणा सहित अनेक यहाँ को करें और ब्राह्मणों को धर्मार्थ अनेक भोग्य वस्तु तथा धन प्रदान करें।

> स्त्री को पृथक् यज्ञ करने का निषेध नास्ति स्त्रीणां पृथक् यज्ञो न व्रतं नाप्युपोषणम् । पतिं शुश्रुषते येन तेन स्वर्गे महीयते ॥ (मनुस्मृति, ५।१५५)

'स्त्रियों को पित के वगैर स्वतन्त्ररूपेण यज्ञ, व्रत तथा उपवास करने का अधिकार नहीं है। स्त्री तो केवल पित-सेवा-रूपी यज्ञ के प्रभाव से ही स्वर्ग में आदर प्राप्त करती है।'

यज्ञादि में श्रय्नि का स्वरूप जानकर ही हवन करना चाहिये

अविदित्वा तु यो ह्यन्तिं होमयेदविचक्षणः । न हुतं न च संस्कारो न स कर्मफरुं रूमेत् ॥ ज्ञात्वा स्वरूपमाग्नेयं योऽग्नेराराधनं चरेत् । ऐहिकाऽऽमुष्मिकैः कार्ये सार्श्वस्तस्य पावकः ॥ आह्यैव तु होतव्यं यो यत्र विहितो भवेत् ॥

( शुभकर्मनिर्णय )

'जो मनुष्य अग्नि के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान न कर इवन करता है उसका किया हुआ इवन सर्वथा निष्फल होता है न उसका उत्तम संस्कार होता है और न वह कर्मफल को ही प्राप्त करता है। जो अग्नि के स्वरूप को जानकर अग्नि की आराधना करता है उसके ऐहिक तथा पारलौकिक कार्यों में अग्नि सार्थि का कार्य करता है। अतः जिस अग्नि का जहाँ विधान हो उस अग्नि का तत्तत्कार्यों में आड़ान करके ही हवनादि करना चाहिये।'

### यज्ञादि कर्मविशेष में श्रीम के भिन्न भिन्न नाम

प्रत्येक घार्मिक कर्म-विशेष में अग्नि के स्वतन्त्र नाम हैं, अतः जिस कर्म में जिस अग्नि का निर्देश किया गया हो उसी अग्नि को लाकर सविधि स्थापन करके हवन करना चाहिये। विधानपारिजात में अग्नि के नाम इस प्रकार कहे गये हैं—

होकिकः पावकों ह्यसिः प्रथमः परिकीर्तितः। अग्निस्त मारुतो नाम गर्भाधाने प्रकीर्तितः ॥ पुंसवने चमसो नाम सीमन्ते मङ्गलामिधः। प्रगल्मो जातसंस्कारे शोमनः शुभकर्मसु ॥ पाथिंवो नामकरणे प्राश्चनेऽत्रस्य वै शुचिः। सभ्यनामा तु चूडायां त्रतादेशे समुद्भवः।। गोदाने सूर्यनामा स्यात् विवाहे योजकः स्मृतः । वैश्वांनरो विसर्गे स्यात् शान्तिके वरदः स्मृतः ॥ चतुर्थीकर्मणि शिखी धृतिरिमस्तथा परे। आवसथ्यस्तथाऽऽघाने वैश्वदेवे तु पावकः ॥ ब्रह्मामिगोर्हपत्यः स्याद्वक्षिणामिस्तथे इवरः । विष्णुराहवनीयः स्यादिमहोत्रे त्रयोऽमयः॥ **प्रायश्चित्ते विधिश्चैव पाकयज्ञेषु साहसः** । देवानां हव्यवाहस्तु पितृणां कव्यवाहनः॥ लक्षहोमेऽभोष्टदः स्यात् कोटिहोमे महाशनः । घृतार्चिषं प्राहुरिमध्यानपरायणाः ॥ रुद्रादौ (पूर्णाहुतौ) तु मृडो नाम पौष्टिके बलवर्द्धनः। मृतदाहे तु ऋव्यादः क्रोधाप्रिश्चामिचारिके ॥

17.

वश्यार्थे वशकृत्भोक्तो वनदाहे तु पोषकः। ज्ञात्वैवमभिनामानि गृह्यकर्म समारमेत्॥ तथा च वशिष्ठः—

> अग्निस्तु मारुतो नाम गर्भाषाने विधीयते। पुंसवने शृङ्गारः कर्णवधने ॥ सीमन्ते मङ्गलो नाम प्रबलो जातकर्मणि। नाम्नि तु पार्थिवो वहिः प्राश्चने तु शुचिः स्मृतः ॥ सभ्यो नामाऽमिध्यौले तु त्रतादेशे समुद्भवः । गोदाने सूर्यनामा तु विवाहे योजकः स्मृतः ॥ चतुर्थ्यां साक्षिनामा तु धृतिरमिस्तथा परः । आवसथ्ये भवो ज्ञेयौ वैश्वदेवे तु पावकः ॥ ब्रह्मा च गाईपत्ये तु ईश्वरो दक्षिणस्तथा । विष्णुश्चाऽऽहवनीये च अमिहोत्रे त्रयोऽसयः॥ बह्निस्तु लक्षहोमे तु कोटिहोमे हुताशनः । पूर्णाहुत्यां \*मृडो नाम शान्तिके वरदस्तथा 🎚 प्रायश्चित्ते दितिनीम पाकयज्ञेषु साहसः । ·पौष्टिके बळदो नाम कोधामिश्चामिचारिके ॥ वृष्ट्यर्थे शिखिनामाऽभिनेनदाहेषु सूचकः । कुक्षो तु जठराग्निश्च कव्यादो मृतमक्षिणे ॥ वृषोत्सर्गे रौद्रनामा नीलोद्घाहे तथा हि सः।

<sup>\*</sup> पूर्व' प्रज्वितो बहिर्देविर्द्रम्यं तु मौनितः ।

तृप्तो निर्दे म्-निज्वीको मुढाप्तिः परिकेर्तितः ॥ ( महरत्नावको )

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

देवानां हव्यवा होऽग्निः पितणां कव्यवाहनः ॥ समुद्रे वाडवो बह्धिः क्षये सम्वर्तकस्तथा ।

अन्यच-

लौ किके पावको हामिः प्रथमः परिकल्पितः । अमिस्तु मारुतो नाम गर्भाघाने विधीयते ॥ पुंसवने चन्द्रनामा शुक्राकर्मणि शोभनः । सीमन्ते मङ्गळो नाम प्रगल्मो जातकर्मणि ॥ नाम्न स्यात् पाथिवो ह्यानः प्राशने च शुचिस्तथा। सत्यनामा च चूडायां त्रतादेशे समुद्भवः ।। गोदाने सूर्यनामा च केशान्ते ह्यानिरुच्यते । वैश्वानरो विसर्गे त विवाहे योजकस्तथा ॥ चतुर्थ्यां त शिखी नाम धृतिरिनत्तथाऽपरे । प्रायश्चित्ते विधुश्चैव पाकयज्ञे तु साहसः लक्षहोमे च वृद्धिः स्यात् कोटिहोमे हृताशनः । पूर्णाहुत्यां मृडो नाम शान्तिके वरदः समृतः ॥ पौष्टिके बलदश्चैव कोघोऽनिश्चामिचारके । कोष्ठे तु जठरो नाम कव्यादो मृतभक्षणे ॥ आह्रय चैव होतव्यो यो यत्र विहितोऽनलः। नवप्रहों के श्रश्चि नाम

नवप्रहा के श्राप्त नाम आदित्ये कपिछो नाम पिङ्गळः सोम उच्यते । भूमकेतुस्तथा भौमे जाठरोऽन्निवुधि स्मृतः ॥

वपर्युक्त अप्रि-सम्बन्ध के रलीकों के अर्थ सुस्पष्ट होने के कार्या हिन्दी. में अर्थ नहीं जिल्ला गया है।

बृहस्पतौ शिखी नाम शुक्ते भवति हाटकः। शनैश्चरे महातेजा राहौ केतौ हुताशनः॥

( संस्कारगणपति )

यज्ञादि में त्याज्य श्रम्नि चाण्डास्त्राग्निरमेध्याग्निः सूतकाग्निश्च कर्हिचित्। पतिताग्निः चिताग्निश्च न शिष्टग्रहणोचितः॥ (देवस्रः)

'चाण्डाल की अग्नि, अपवित्र अग्नि, अशौचकी अग्नि, पतित की अग्नि, और चिताकी अग्नि का व्यवहार शिष्ट लोगों को उचित नहीं है।'

होम क्या है ?

देवतोदें स्यपूर्वक मुख्यरूपसे हिवर्द्रव्य के प्रक्षेपात्मक त्यागको 'होम'कहते हैं। कात्यायन श्रीतसूत्रकारने भी 'होम' का लक्षण इस् प्रकार किया है—

'उपविष्टहोमाः स्वाहाकारप्रदानाः जुहोतयः ।' (१।२।७)

'जिस कर्म विशेष में बैठ कर स्वाहाकार पूर्वक हविर्द्रव्य का त्याग किया जाय उसे 'होम' कहते हैं।'

होम में मुद्रा की आवश्यकता होमे मुद्रा स्मृतास्तिस्रो मृगी हंसी च स्करी। मुद्रां विना कृतो होमः सर्वो भवति निष्फलः॥ शान्तिके तु मृगी ज्ञेया हँसी पौष्टिक-कर्मणि। सुकरी त्वभिचारे तु कार्या तन्त्रविदुत्तमैः॥

( परशुरामकारिका )

'होम में मृगी, रंसी और स्करी यह तीन प्रकार की मुद्रा कही गई हैं! मुद्रा के वगैर किया हुआ होम सर्वथा निष्फल होता है। शान्तिकर्म में मृगी

> \* किन्नुतर्जनीहीना सृगीमुदा निरुच्यते । हंसी मुक्तकनिष्ठा स्य त् करसङ्घोचस्करी ॥

(परशुरामकारिका)

मुद्रा, पौष्टिककर्म में इंसी और अभिचारात्मक (मारणात्मक) कर्म में स्करी मुद्रा से होम करना चाहिये, यही उत्तम तन्त्र-शास्त्रियों के लिये उचित है।

कारिका में भी मुद्रा के विषय में लिखा है-

होमे मुद्रा त्रिधा ज्ञेया मृगी हंसी च स्करी। यज्ञे शान्तिककल्याणे मृगी हंसी प्रकीर्तिता॥ अभिचारादिके होमे स्करी कथिता बुधैः।

'होम में मृगी, हंसी और स्करी यह तीन प्रकार की मुद्रा कही गई हैं। यज्ञ तथा शान्ति-कल्याण-कार्यों में मृगी-मुद्रा से और हंसी तथा अभिचारादि कृत्यों में स्करी मुद्रा से कार्य करना चाहिये, ऐसा विद्वानों ने कहा है।'

### होमादि में हस्तस्वर का निषेध

श्रौतोल्ल्यस में कहा है—

उपस्थाने जपे होमे दोहे च यज्ञकर्मणि। हस्तस्वरं न कुर्वीत शेषास्तु स्वरसंयुता॥

'उपस्थान में, जप में, गोदोहन (गोदोहन कर्म श्रीतयाग में होता है) में और यज्ञ-कर्म में इस्तस्वर नहीं लगाना चाहिये। शेष कर्मों में स्वर लगाना चाहिये।'

अन्यत्र भी कहा है-

√ जपे होमे मखे श्राद्धेऽभिषेके पितृकर्मणि । हस्तस्वरं न कुर्वीत सन्ध्यादौ देवपूजने ॥

'जप में, होम में, यज्ञ में, श्राद्ध में, अभिषेक में, पितृकर्म में, सन्ध्या में तथा देव-पूजन में हस्तस्वर नहीं लगाना चाहिये।'

> होमार्षि में क्एटस्वर ही आवश्यक है उपस्थाने जपे होमे मार्जने यज्ञकर्मणि। कण्ठस्वरं प्रकुर्वीत

'उपस्थान में, जप में, होम में, मार्जन में तथा यज्ञ-कर्म में केवल कण्ठ-स्वर ही करना चाहिये।'

#### होम के समय बोलना नहीं चाहिये

होम के समय में होम-क्रिया के अतिरिक्त राज्यों का प्रयोग नहीं करना चाहिये। जैसा कि बृद्ध मनु ने लिखा है—

स्नातश्च वरुणस्तेजो जुह्नतोऽनिः श्रियं हरेत्।

भुञ्जानस्य यमस्त्वायुः तस्मान्न व्याहरेत् त्रिषु ॥

'स्नान करते समय बोलने बाले के तेज को बहुण हरण कर लेते हैं, हबन करते समय बोलने बाले की श्री को अग्निदेव हरण करते हैं तथा मोजन करते समय बोलने बाले की आयुको यम-देव हरण कर लेते हैं, अतः उक्त तीनों कर्मों में ननुष्य को बोलना नहीं चाहिये।'

हवन से वृष्टि ग्रादि को उत्पत्ति अग्नौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । आदित्याज्ञायते वृष्टिर्वृष्टेरतं ततः प्रजाः ॥

( मनुस्मृति, ३।७६ )

'अग्नि में विधि-विधान पूर्वक डाली हुई आहुति सूर्य-देव को प्राप्त होती है, पश्चात् उससे बृष्टि, वृष्टि से अन्न और अन्न से प्रजा की उत्पत्ति होती है।'

गीता (३।१४) में भी लिखा है—

अन्नाद्भवन्ति भूतानि पर्जन्यादन्नसम्भवः। यज्ञाद्भवति पर्जन्यो यज्ञः कर्मसमुद्भवः॥

'समस्त प्राणी अन्न से उत्पन्न होते हैं और अन्न की उत्पत्ति दृष्टि से होती है और दृष्टि यज्ञ से होती है और वह यज्ञ कर्म से होता है।'

#### हवन का प्रकार

उत्तानेन तु हस्तेन अङ्गुष्ठाग्रेण पीहितम् । संहताङ्गुडिपाणिस्तु वाग्यतो जुहुयाद्धविः ॥

'सीधे हाथ से एवं अङ्गुष्ठाप्र से दवाये हुए हवि को परस्पर में मिली हुई अङ्गुली-युक्त हाथ से मौन होकर हवन करे।'

श्राहुति किसे कहते हैं ?

देवताओं के उद्देश से एकवार हविर्द्रव्य का जितना अंश देवताओं के प्रति \*'स्वाहा' कह कर समर्पण किया जाता है उसे 'आहुति' कहते हैं।

कहा भी है-

'देवोद्देशेन बह्रौ मन्त्रेण हिवः प्रक्षेप आहुतिः।' (का० २।१।२०)

तथा च-

'स्वाह्यकारेण संस्कृतं हविः स्वाह्यकृतम्।' (वा० सं० २६।३७, तैति० १०।१९।११)

ऐतरेय ब्राह्मण में भी कहा गया है-

'ह्वयति देवाननया सा आहृतिः। जुहोति प्रक्षिपति हविरनया इति वा। \* आहृतयो नामैता यदाहुतयः, एताभिर्देवान् यजमानोः ह्वयति तदाहृतीनामाऽऽहृतित्वम्।' (१।१।२)

'जिससे देवताओं को बुलाया जाय उसे 'आहुति' कहते हैं। तथा जिससे हविद्रैंक्य का अग्नि में प्रक्षेप किया जाय उसे 'आहुति' कहते हैं। आहुति को आहुतित्व इसल्ये है कि इनके द्वारा यजमान देवताओं को बुलाता है।'

> प्राहुति का काल मन्त्रेणोङ्कारपूतेन स्वाहान्तेन विचक्षणः । स्वाहावसाने जुहुयाद् ध्यायन् वै मन्त्रदेवताम् ॥

> > (देवयाज्ञिक)

'ॐकार से पवित्र तथा स्वाहान्त मन्त्र से स्वाहा के अवसान में मन्त्र देवता का ध्यान करता हुआ विद्वान् आहुति दे।'

\* देवतो हेस्यपूर्वकत्यागवाचक 'स्वाहा' शब्दप्रयोगेण विषयीकृतत्वं स्वाहा' कृतत्वम् ।

\* खोक में 'श्राहुति' शब्द ही प्रचलित है, ब्रतः उसके साधनार्थ आङ्प्रंकः 'हु दानादनयोः' इस घातु से 'किन्' प्रत्यय करना चाहिये।

'बाहति' राज्य में तो आह पूर्वक 'हे म' धातु से 'जिन' प्रत्यय होता है। CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri इसकी पुष्टि विष्णुधमें में भी मिळती है—

मन्त्रेणोङ्कारपूतेन स्वाहान्तेन विचक्षणः । स्वाहावसाने जुहुयाद् ध्यायन्वे मन्त्रदेवताम् ।। कर्म-कौमुदी में 'आहुति' का काल निम्न प्रकार से कहा गया है— स्वाहावसाने जुहुयात् स्वाहया सह वा हविः । त्यागान्ते ब्रुवते केचिद् द्रव्यप्रश्लेपणं बुधाः ॥

'होता स्वाहा के अन्त में हवन करे अथवा स्वाहा के साथ करे। कुछ विद्वानों का मत है कि हविर्द्रव्य का अग्नि में प्रक्षेप कर ही 'स्वाहा' शब्द कहना चाहिये।'

उपर्युक्त कथन की पुष्टि परग्रुराम कारिका में भी की गई है— स्वाहान्ते जुहुयात् होता स्वाहया सह वा हिनः । त्यागान्ते ब्रुवते केचित् द्रव्यप्रक्षेपणं बुधाः ॥

कुछ आचार्यों का 'स्वेच्छ्या जुहुयाद्वितः' यह मी मत है, किन्तु हम इस मत से सहमत नहीं है। स्वेच्छाचार से तो भयङ्कर अनवस्था दोष हो जायगा। अतः उपर्श्वक्त देवयाहिक एवं विष्णुधर्म, कर्मकौमुदी, परशुरामकारिका आदि के ही मत मान्य और अनुकरणीय हैं।

ह्वनीय द्रव्य (शाकल्य) श्रीर उसका परिमाण 'ब्रीहीन् यवान्वा हविषि' (का० श्रौ०) तथा 'होमं समारमेत् सिपंयवब्रीहितिलादिना' (अनुष्ठानप्रकाश) इत्यादि श्रुति-स्मृति प्रमाणों से तिल, यव, चावल और घृत की हो हविंद्रव्य संज्ञा सिद्ध होती है। हवनादि में विशेषतथा उपर्युक्त हविंद्रव्य का हो अधिक उपयोग होता है।

हवनार्थं हवनीय द्रव्य की आहुति देने के विषय में शास्त्रशों ने एक नियमित व्यवस्था कर दी है। अतः याज्ञिकों को उचित है कि जिस द्रव्य के विषय में जो परिमाण वतलाया गया हो तदनुकूल द्रव्य-योजना कर हविर्द्रव्य का व्यवहार करना चाहिये। शास्त्रानुमोदित मार्ग के अनुकूल कार्य करने से ही फल होता है अन्यथा लाम के बदले अनेक प्रकार की हानि मोगनी पड़ती है। हविर्द्रव्य के परिमाण का विवरण शास्त्रों में इस प्रकार मिलता है—

√तिलास्तु द्विगुणाः प्रोक्ताः यवेभ्यश्चेव सर्वदा । अन्ये सौगन्धिकाः स्निग्धा गुग्गुलादि यवैः समाः॥

'यव की अपेक्षा तिल को द्विगुणित रखना चाहिये और अन्य सुगन्धित गुग्गुल इत्यादि⁄द्रव्यों को यव के बराबर ही रखना चाहिये।'

> आयुः क्षयं यवाधिक्यं यवसाम्यं धनक्षयम् । सर्वकामसमृद्ध्यर्थं तिलाधिक्यं सदैव हि ॥ (त्रिकारिकायाम्)

'यव के अधिक होने पर आयुका नाश होता है, यव के बराबर तिल रहने पर धन का नाश होता है अतः सर्वदा तिल की अधिकता पर ध्यान रखना चाहिये। इससे सम्पूर्ण कायों की सिद्धि होती है।'

अन्यत्र छिखा है-

पश्चभागास्तिलाः प्रोक्तास्त्रिभागो यव एव च । द्रौ भागौ तण्डुलस्योक्तौ भागैकं गुग्गुलादिकम् ॥ रुद्धभागैः कृते होमे जायते सिद्धिरुत्तमा ॥

'पाँच हिस्सा तिल, तीन हिस्सा यव, दो हिस्सा चावल और एक हिस्से में गुग्गुल इत्यादि सुगन्धित द्रव्य इस प्रकार एकादश भागों से संयुक्त आहुति से सर्वप्रकार की उत्तम सिद्धि प्राप्त होती है।'

पुनश्च— ं तदर्ईं तु यवाः पोक्ताः तदर्ईं तण्डु**ळाः** स्मृताः ।

तदर्द शर्करा प्रोक्ता आज्यभागचतुष्टयम् ॥ 'तिल का आधा यव, यव का आधा चावल, चावल की आधी ची<sup>नी</sup> और चतुर्गुण घृत से शाकल्य का निर्माण उत्तम कहा गया है।'

तथा वेदभागास्तिलानां स्युः भागोनास्तु यवाः स्मृताः । द्विभागं च घृतं प्रोक्तं भागमेकं च तण्डुलाः ॥

'चार भाग तिल, तीन भाग यव, दो भाग घृत और एक भाग चावल का शाकल्य उत्तम होता है।'

'तिलाः कृष्णा घृताभ्यक्ताः किञ्चिद्यवसमन्विताः।'

(शान्तिरत )

किञ्च--

'तिलाधिक्ये भवेल्रक्ष्मीयवाधिक्ये दरिद्रता।'

'तिल की अधिकता से लक्ष्मी की प्राप्ति होती है और यब की अधिकता से दिखता की प्राप्ति होती है।'

इस प्रकार उपर्युक्त मत-मतान्तरों की आलोचना से 'बहुवचनं प्रमाग्रम्' (अनेक वचन जिस विषय को कहें वही प्रमाणभूत है) इस न्याय से यही निष्कर्ष निकलता है कि तिलकी अधिकता से ही यजमान को सर्वविध सिद्धियाँ होती हैं।

कहीं कहीं ग्रन्थ विशेष में 'यवार्द्ध तण्डुलाः प्रोक्ताः तण्डुलार्द्ध तथा तिलाः' यह वचन भी मिलता है। यद्यपि यह वचन यवाधिक्य का ही विधान सिद्धं करता है किन्तु सहायक प्रामाणिक वचनान्तरों की न्यूनता के कारण यवाधिक्य ही सर्वथा उपेक्षणीय और त्याज्य है।

नित्य कर्म में विहित हवनीय द्रव्य के अभाव में प्रतिनिधि द्रव्य नित्य हवन-कर्म में विहित द्रव्य के अभाव में प्रतिनिधि द्रव्य से भी कार्य हो सकता है। जैसा कि महर्षि कात्यायन ने भी कहा है—

√'नित्ये सामान्यतः प्रतिनिधिः स्यात् ।'

(का श्री शशर)

अन्यत्र भी कहा है-

मृतार्थे गोघृतं प्राद्यं तदमावे तु माहिषम् । आजं वा तदभावे तु साक्षात्तैल्यपिण्यते ॥ तैलाभावे प्रहीतव्यं तैलं जर्तिलसम्भवम् । तदभावेऽतसीस्नेहः कौसुम्मः सर्षपोद्भवः॥ वृक्षस्तेहोऽथवा प्राह्यः पूर्वास्त्रामे परः परः । तदमावे यवत्रीहिस्यामाकान्यतमोद्भवः॥

( मण्डनः )

'हवन के लिये सब से अच्छा गो घृत होता है, उसके अमाव में भैंस का घृत, उसके अमाव में बकरी का घृत, उसके अमाव में ग्रुद्ध तेल, तेल के अमाव में जितेल का तेल, उसके अमाव में तीसी का तेल, उसके अमाव में कौ सुम्म अथवा सरसों का तेल, उसके अमाव में गोंद से, उसके अमाव में बब, ज्वाबल, सांवा इन तीनों में से किसी एक के तेल से काम चलावे।'

बौधायन का भी यही मत है-

आज्यहोमेषु सर्वेषु गंथमेव भवेद् घृतम् । तद्कामे तु माहिष्यं आजमाविकमेव वा ॥ तद्मावे तु तैलं स्यात्तिलामावे तु जातिलम् । तद्मावे तु कौसुम्मं तद्मावे तु सार्षपम् ॥

विष्णुधर्मीत्तर में भी कहा है--

दघ्यकामे पयः कार्यं मध्वलामे तथा गुडः । घृतप्रतिनिधिं कुर्यात पयो वा दिध वा नृप ॥

'द्धि के अमान में दुग्ध से, शहद के अमान में गुड़ से, घृत के अमान में दुग्ध अथवा द्धि से काम चलावे।'

> प्रज्वां तत श्रांग्न में हा हवन करना चाहिये योऽनर्चिषि जुहोत्यमौ व्यङ्गारिणि च मानवः। मन्दामिरामयावी च दरिद्रश्चापि जायते॥ तस्मात्सिमद्धे होतव्यं नासिमद्धे कथश्चन॥

( छन्दोगपरिशिष्ट )

'जो मनुष्य तेज-हीन अग्नि तथा अङ्गारहीन अग्नि में आहुति देता है वह मन्दाग्नि, आमय इत्यादि रोगों से दुःखी तथा दिखता को प्राप्त होता है। अतः प्रज्वित अग्नि में हो हवन करना सर्वेथा उचित है।

क मन्त्र का उचारग् प्रकार वर्णः स्पष्टतरः कार्यो नासाश्चासावधीति वा । मुखश्चासावधि शृण्वन्नमिषेकार्चनादिषु ।।

-( वृहद्याज्ञवल्क्य ) .

'अभिषेक, अर्चन, पूजन, हवन, जप आदि में वर्ण को नासिका के श्वास के इकने तक वर्ण स्पष्ट उच्चारण करें और मुख से श्वास छेने तक मन्त्र अवण करता हुआ वर्ण का स्पष्ट उच्चारण करें।'

गङ्गा त्रादि नदी के किनारे कुण्ड-मण्डप निर्माणार्थ दिक्साधन अनावश्यक है

यज्ञादि अनुष्ठान को साङ्गोपाङ्ग सफलीभूत बनाने के लिए सर्वप्रथम

 सन्त्राध्वतुर्विधाः—करणमन्त्रः, कियमाणानुवादिमन्त्रः, अनुमन्त्रण-मन्त्रः, जपमन्त्रद्वेति ।

१ — कर्ण्यान्त्रः — यस्य मन्त्रस्योच्चार्णानन्तरमेव कर्म कियते स कर्ण-मन्त्रः । यथा — याज्या पुरोऽजुवाक्यादिकम् । श्रथवा — यं मन्त्रं पूर्वमुच्चार्यः मन्त्रान्ते कर्म कियते स करणमन्त्रः ।

२—क्रियमाणानु वादिमन्त्रः—कर्मानुष्ठानसमकालमेव यो मन्त्रः पत्यते स क्रियमाणानुवादी मन्त्रः । यथा — "युवा सुवासा" (ऋग्वेद ३१११३ ) इत्यादिः । अथवा क्रियाकरणकाल एव यो मन्त्रः पत्यते स क्रियमाणानुवादी मन्त्रः ।

३—ग्रनुमन्त्रग्रमन्त्रः कर्मसमनन्तरं यो मन्त्रः पठ्यते सोऽनुमन्त्रग्रं-मन्त्रः । यथा—''एको मम एका तस्य योऽस्मान् द्वेष्ठि'' (श॰ त्रा० १।४।४।७) इत्यादिः । श्रयं हि मन्त्रो यजमानेन द्रव्यत्यागात्मके यागे कृते समनन्तरमेव न्तेन पठ्यते ।

४ — जपमन्त्रः — एतदिति यो नाम "मयीदिमिति यजमाना जपित" (३१४।१८) इत्यादिना विद्वितः सिजप्तयोपकारकस्पः जपमन्त्रः । अथवा अरहार्यः कर्मकाले पठनीयो मन्त्रः जपमन्त्रः । पूर्वोक्तानां त्रयाणामनुष्ठियार्थस्मार क-त्वस्पं दर्धं प्रयोजनम् । जपमन्त्राणां तु अदृष्टमात्रं प्रयोजनमिति याज्ञिकानां मीम । स-

कुण्ड-मण्डप की आवश्यकता होती है। कुण्ड-मण्डप वनाने के पूर्व मण्डपार्थ भूमि का परीक्षण तथा दिक्साधन सर्वत्र परमावश्यक है। दिक्साधन किये वगैर कुण्डमण्डप ग्रुद्ध और ग्रुमप्रद नहीं होता है। ऐसी स्थिति में भी शास्त्रज्ञों ने गङ्गा आदि पवित्र नदी के ×तीर में तथा पर्वतादि में दिक्साधन को अनाव- स्थक कहा है—

स्थिण्डिले पर्वताप्रे च नदीकूले गृहेऽपि च। न प्राचीसाधनं कुर्यात् मण्डपादिषु कर्मसु।। (दानकल्पळता)

'स्थण्डिल में , पर्वतीय-भूमि में , नदी के किनारे और घर में दिक्-साधनादि मण्डपोपयोगि किया नहीं करनी चाहिये।'

यज्ञादि के अन्त में गादान करना श्रावश्यक है 'गां दद्यात् यज्ञ-वास्त्वन्ते ब्राह्मणे वाससी तथा।' (कात्यायनः)

'यज्ञ और वास्तु आदि के अन्त में ब्राह्मण को गौ तथा वस्त्रादि अवश्य देना चाहिये।'

यज्ञ-पात्र निर्माण-कत्ती कीन त्याज्य है ?

यज्ञादि में यज्ञपात्रों की आवश्यकता पड़ती है। यज्ञ—पात्रों के वगैर यज्ञ कार्य सम्पादन नहीं हो संकता। जिन पात्रों का यज्ञ जैसे महत्त्वपूर्ण पवित्र कर्म में सदुपयोग होता है उन यज्ञपात्रों का निर्माण कर्ता शास्त्र के कथनातुक् हो होना चाहिये। देखिये, इस विषय में मविष्य-पुराण क्या कहता है—

मृतभार्यो ह्यभार्यश्च अपुत्रो मृतपुत्रकः। शूद्रसंस्कारकश्चैव कृपणो गणयाजकः।।

× "भावकृष्णचतुर्दश्यां यावदाक्रमते जलम् ।
तावद्गर्भ विजानीयावरादन्यत्तीरमुच्यते ॥" (वर्षिक्रयाकोमुदी)
तथा च ब्रह्माण्डे—'सार्द्धहस्तशतं यावत् गर्भतस्तौरमुच्यते ।'
तीराद्रःयूतिमात्रं तु परितः क्षेत्रमुच्यते ।' (ब्रह्माण्डपुराण)
'एक्रयोजनविस्तीर्णा क्षेत्रसीमातटद्वयात् ।' (ब्र० ६०)

प्रायश्चित्तगृहीतश्च राजयाजकपैशुनो ।
शूद्रगेहिनवासी च शूद्रप्रेरक एव च ॥
स्वल्पकण्ठो वामनश्च वृपलीपितरेव च ।
बन्धुद्रेषी गुरुद्रेषी भार्याद्रेषी तथैव च ॥
होनाङ्गश्चैव वृद्धाङ्गो भग्नदन्तश्च दाम्भिकः ।
प्रतिप्राही च कुनखः पारदारिक एव च ॥
दिवत्रीकुष्ठिकुलोद्भृता निद्रालुर्व्यसनार्थकः ।
अदोक्षितः कदर्यश्च चण्डरोगी गल्द्व्रणः ।
महात्रणी च उदरो यज्ञपात्रं न कारयेत् ॥

'जिसकी स्त्री मर गई हो, जिसका विवाह न हुआ हो, जिसको पुत्र न हुआ हो, जिसका पुत्र मर गया हो, जो श्रुद्रों को विवाहादि संस्कार कराता हो, क्रमण, नीचां को यज्ञ कराने वाला, प्रायश्वित्त में ग्रहोत, राजा को यज्ञ कराने वाला, पिशुन (निन्दक) श्रुद्ध के घर में निवास करने वाला, श्रुद्धों को ज्ञान देने वाला, लघु कण्ट वाला, वाना, श्रुद्धा से सम्बन्ध रखने वाला, वन्धुओं से द्वेष रखने वाला, ग्रुक्त से द्वेष रखने वाला, अपनी स्त्री से द्वेष रखने वाला, किसी अङ्क से हीन या जिसका कोई अङ्क बढ़ गया हो, जिसके दांत टूट गये हों, पालण्डी, असत्-प्रतिग्रह लेने वाला, खराव नाख्नों वाला, परस्त्री-गमन करने वाला, सफेद कुछ वाला, कुछी कुल में उत्पन्न, अधिक सोने वाला, ज्यसनी, जिसने दीक्षा न लिया हो, जन-समाज में निन्दित, भयङ्कर रोग वाला, जिसके शरीर में कोई वाव गलता हो, बड़े फोड़े वाला तथा बड़े पेट वाला पुरुष इन लक्षणों से युक्त पुरुष से यज्ञपात्रों को निर्माण नहीं कराना चाहिये।

### यश-पात्रों का ग्रुद्धि प्रकार

यज्ञादि में उपयुक्त होनेवाले यज्ञपात्रों की शुद्धि दाहिने हाथ से पवित्र कुशा द्वारा जल के प्रश्नालन-मात्र से ही होती है। भगवान् मनु कहते हैं—— मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मणि।

चेमसानां प्रैहाणां च गुद्धिः प्रक्षालनेन तु ॥ चैरूणां क्षुक्-सुवाणां च गुद्धिरूण्णेन वारिणा । रिपय शूर्प-र्शकटानां च मुसलोख्खं लस्य च ॥ (५। ११६–११७)

१ —चमत्यस्मिन्नसो चमसः । पत्ताशादिकाष्ठनिर्मितो यशियपात्रविशेषः । तथा च कर्वः —

'स च चमसश्चतुरहा द्वादशाङ्कलदीर्घश्चतुरङ्गुलखातः सवृन्तश्च अवति ।' इति । २—गृह्यतेऽस्मिन्निति व्युत्पत्या सोमाधारभूतं पात्रं प्रदृशव्देनामिधीयते ।

३—चरति होमादिकमस्नादसी चरः-श्रोदनविशेषः। 'चरुवैं देवानामन्त-मोदनो हि चरः' (श॰ त्रा॰ ४।४।२।१) श्रथवा—परिपक्तास्तण्डुलाखरु: शब्दे-नाच्यते। तत्स्वरूपमुक्तं सारसङ्ग्रहे—

"श्रनिर्गतोष्मा सुस्विन्नो ह्यद्रश्वोऽकठिनश्वदः। न चातिशिथिबः पाच्यो न च वीतरसो भवेत् ॥"

ः — पत्ताशादिकाष्ठनिर्मिता बाहुप्रमाणाः पाणिप्रमाणामुखास्त्वक् प्रदेशे वित्तवत्यो हंसमुखसद्शेकप्रणाखिका मूलदण्डा भवन्ति । ताश्च तिसः — जुहुः, उपसृत्, ध्रुवा च ।

अ.—खिद्रकाष्ठिनिर्मितोऽरितनप्रमाग्गोऽङ्गुष्ठवर्षप्रमाग्गवत्तमुखो भवति । तथा
 चोक्तं महिष्णा कात्यायनेन—'खादिरः स्वः' (१।३।३३)

'अरत्निमात्रः सुवोऽङ्गष्ठपर्ववृत्तपुष्करः।' ( १।३।३६ )

तया च-श्रङ्गुष्ठपर्ववृत्तः स्यात् रितनमात्रः खुवो भवेत् । पुष्करार्द्धं भवेत् खातं पिण्डकार्द्धं ( सुष्टयर्द्धम् ) सुवस्तथा ॥ ( रेणुः ) ६ -- खिद्दरज्ञाष्ठनिमितः खड्गाकारोऽरितनमात्रो भवति । तथा चोकम्--

खादरकाष्ट्रानासतः खड्गाकाराऽरात्मशाता स्वात । तथा याम् शम्या प्रादेशमात्रा स्यात् खादिरः स्पयः प्रकीतितः । खड्गाकारो रत्निमात्रो वज्रह्यो सखे स्मृतः ॥

७-शूर्पिते धान्यादिकमनेनेति शूर्पः। श्रोतप्रयोगे शूर्पस्योपयोगो भवति ।

म्यनद्वद्वहनकाष्ट्रनिर्मितं शक्टशब्देनोच्यते ।

६—धान्यकण्डनसमर्थं सुसलं काष्ठपात्रम् । त्राथवा—मुहुर्मुहुः सरित वीद्यादिषु इति मुसलम् । उन्नतं च यास्केन — मुसलं मुहुः सरं भवति ।' ( ६।२।३६ )

'यज्ञ-कर्म में यज्ञ-पात्रों की ग्रुद्धि हस्त-द्वारा मार्जन करने से और चमस तथा ग्रह नाम के पात्रों की ग्रुद्धि जल के घोने से होती है। चह तथा तुक् और खुना आदि यज्ञ-पात्रों की ग्रुद्धि गरम जल से और स्मय, ग्रूपं, शक्ट, मुसल र ओखली की ग्रुद्धि जल के प्रशालन से होती है।'

याज्ञवल्क्य स्मृति में भी कहा है-

'मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यजकमीण ।' (आचाराध्याय, १८५) 'यज्ञ-कर्म में यज्ञपात्रों की गुद्धि दाहिने हाथ से कुशा द्वारा मार्जन मात्र करने से ही हो जाती है।'

यज्ञीय काष्ठ

पलाशाऽद्यत्थन्यमोघ प्रश्नवै सङ्कतोद्भवाः ।

वैतसौदुम्बरो बिल्बश्चन्दनः सरहस्तथा।

शालश्च देवदारुश्च खिद्रश्चेति याज्ञिकाः ॥ ( ब्रह्मपुराण )
'पलाश (दाल ) की, पीपल की, वट की, पाकर की, वैकङ्कत की, वेंत की,
गूलर की, वेल की, चन्दन की, शाल की, देवदाह और कन्या इनकी लकड़ी
याज्ञिक कही जाती हैं।'

यज्ञ के आयुध

स्पय कपालादोनि यज्ञस्य साधनानि यज्ञायुवानीत्युच्यते । 'स्म्य, कपाल इत्यादि यज्ञ के साधनां को यज्ञायुध कहते हैं ।'

क्ष्यञ्च संरत्तक देवता

यज्ञादि में गणेश, दुर्गा, वायु, आकाश, अवित्रनी-कुमार, वास्तोष्पति और क्षेत्रपाल यह यज्ञ के संरक्षक देवता कहे जाते हैं।

तत् लाति गृह्णाति इति उल्बाम् । उल्बास्य व्हास्केन तु अन्ययः निक्किर्दर्शिता । यथा ( ६।२।२ । )—

'उल्बलमुहकरं वोकरं वाध्वेखं वाह मे कुर्वित्यववीत दुल्ब तनमवत्। उहकरं

चैतदुलुखबिम्त्याचमतेऽ।राभ्रेणेति च ब्राह्मणम् ।

ग्रहहोमपूजायां गणपति-दुर्गा-नायु-आकाश-अदिव-नास्तोष्पति-क्षेत्रपाछाः
 कतुसंरक्षक देवता उच्यन्ते । (संस्काररज्ञमाजाः)

### यज्ञ में सभी को माग लेना चाहिये

यज्ञ एक अत्यन्त पवित्र कर्म है। इस पवित्र-कर्म में प्रायः समस्त देवगण का निवास रहता है, साथ ही उसमें अनेक विरक्त साधु, महात्मा, तपस्वी, विद्वान, उपदेशक आदि दूर-दूर से सम्मिलित होकर यज्ञ की शोभा-वृद्धि में और भी सहायक होते हैं। ऐसे महनीय कार्य में सभी को द्रव्य, अन्न, वस्त्र तथा अन्यान्य साधनों द्वारा सहायता करनी चाहिये। यदि यह न हो सके तो कम से कम यज्ञ-भूमि में उपस्थित होकर यज्ञ भगवान् के दर्शन, प्रदक्षिणा, यज्ञ में आये हुए साधु-महात्माओं का दर्शन और उपदेश अवण तथा यज्ञ-प्रसाद आदि अनेक दुर्लम महत्त्वपूर्ण वस्तुओं की प्राप्ति द्वारा अपने जन्म को सफलीभूत दनाना चाहिये। यज्ञ भगवान् के दर्शन के विषय में तो यहाँ तक शास्त्रज्ञों ने लिखा है कि-'यज्ञ में भगवान् के दर्शनार्थ तो अनाहूत (वगैर बुलाये) होकर भी जाना चाहिए—'ध्यनाहूताऽध्वरं व्रजेत्।'

जो मनुष्य शास्त्राज्ञा का उल्लब्धन करते हुए यज्ञ के विरोधी हैं अर्थात् यज्ञ के सहयोगी नहीं हैं वह तिरस्कार के योग्य हैं और जो मनसा, कर्मणा, वाचा यज्ञ के सहयोगी हैं वह स्वीकृति के योग्य हैं। कृष्ण यजुर्वेद के ऐकपदिक काण्ड में भी कहा है—

'या वै प्रजा यज्ञे अनन्वाभक्ताः परामृता वै ताः, एवमेवैतद्या इमाः प्रजा अपरामृतास्ता यज्ञमुख आभजति ।' ( ३।१।२० )

'जो प्रजा यज्ञ में' सहयोगी नहीं है वह पराभूत है अर्थात् तिरस्कृत के योग्य है और जो प्रजा-यज्ञ में सहयोगी है वह अपराभूत है अर्थात् स्वीकृतिं के योग्य है।'

#### पाँच प्रकार के यहा का निषेध

आयुर्वेद के सुप्रसिद्ध प्रन्थ 'भाव प्रकाश' की टीका में निम्नलिखित पाँच प्रकार के यहाँ के करने का स्पष्ट निषेध किया है। यथा—

वििष्ठीनं यथाशास्त्रावबोधितविपर्ययम् । अन्नदानविहीनं च स्वरतो वर्णतस्तथा ॥ मन्त्रहीनं यथाशास्त्रं दक्षिणाहीनमध्वरम् ।

आस्तिक्यबुद्धिशुन्यं तं तामसं कथयन्ति वै ॥ अयं पञ्चविधो यज्ञः त्याज्यः श्रेयोऽर्थिभिः सदा ।

'शास्त्रोक्त सिद्धान्तों के विपरीत विधिहीन यज्ञ, अन्नदानादि से रहित यज्ञ, मन्त्रों के स्वर तथा वणों के यथार्थ उच्चारण रहित यज्ञ, सर्वथा मन्त्रों से हीन यज्ञ, दक्षिणाहीन यज्ञ और आस्तिक बुद्धि-हीन यज्ञ को \* 'तामस' कहते हैं। अपना कल्याण चाहने वाले मनुष्यों को चाहिये कि वह उपर्युक्त पाँच प्रकार के यज्ञों का सर्वदा त्याग करें।'

यज्ञादि में मएडप श्रीर मएडप का समस्त सामान श्राचार्य का

यज्ञभाण्डानि सर्वाणि मण्डपोपस्करादिकम् । यच्चान्यदपि तद् +गेहे तदाचार्याय दापयेत् ॥

( मत्स्यपुराण, २९१।३० )

'यज्ञ में चढ़े हुए या पूजन में लगे हुए वर्त्तन आदि, मण्डप को सजाने की सामग्री, लकड़ी, वाँस वगैरह तथा मण्डप के समस्त उपस्करादि सङ्कल्प करके आचार्य को देना चाहिए।'

अन्यत्र भी लिखा है---

'कुम्भोपकरणं सर्वमाचार्याय निवेदयेत्।' ( सनत्कुमार संहिता ) 'कुम्मादि समस्त मण्डप-सामग्री आचार्य को देनी चाहिये।'

यज्ञादि के अन्त में भगवत्प्रार्थना आवश्यक है यज्ञ का स्वरूप बहुत ही विशाल है। यह निर्विवाद है कि वड़े कार्यों में

, #विधिहीनमस्रष्टाणं मन्त्रहीनमदिष्याम् । श्रद्धाविरहितं कर्म तामसं परिचक्षते ॥ ( गीता १७११ ह ) श्रीर मी कहा है— 'तामसे त्वययाशास्त्राद्धष्टानान्न फलं मनाक् ।' +यहाँ पर गेहपदेन 'मण्डप' समस्तना चाहिये ।

मनुष्य से किसी न किसी प्रकार द्विट हो ही जाती है। फिर यह में तो यजमान को अनेक कार्यों का आधिक्य रहता है, ऐसी स्थिति में मनुष्य से क्षण-क्षण में द्विट हो जाना कोई आश्चर्य की बात नहीं है। कुछ तो मनुष्य से ज्ञानपूर्वक द्विट हो जाती हैं और कुछ अज्ञानपूर्वक ही हो जाती हैं जिनका स्वयं भी उसे पता नहीं चळता। अतः कर्म में द्विट-जन्य यजमान पाप का भागी न बनें एतदर्थ यहादि के अन्त में कर्म की न्यूनता की पूर्ति के ळिये यजमान को भगवान से इस प्रकार प्रार्थना करनी चाहिये—

ॐप्रमादात् कुर्वतां कर्म प्रच्यवेताध्वरेषु यत् । स्मरणादेव तद्विष्णोः सम्पूर्णं स्यादिति श्रुतिः ॥ यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञिकयादिषु । न्युनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥

'श्रुति में कहा है—यज्ञ में कर्म करने वालों का जो कर्म यदि प्रमादवज्ञ छूट जाय तो उसकी पूर्णता मगवान् विष्णु के स्मरण-मात्र से ही हो जाती है।'

'जिन भगवान् के स्मरण और नामोचारण से ही तप, यज्ञ आदि कमों की न्यूनता की तत्थण पूर्ति हो जाती है, उन भगवान् अच्युत को मैं भक्ति-पूर्वक प्रणाम करता हूँ।'

रचिता यज्ञ-मीमांसा वेणीरामेण शर्मणा। समापिता, स भगवान् तुष्यत्वेतेन कर्मणा।।

\* श्रीयज्ञपुरुषभगवत्स्मरणात्परिपूर्णतास्तु \*

क इति ॐ

### परिशिष्ट भाग

#### **अयज्ञ-सामग्रो**

|                       | CO 141 /11-12/1        |                       |
|-----------------------|------------------------|-----------------------|
| ॥) रोडी               | दुग्ध १ पाव (प्रतिदिन) | १) इलायची बड़ी        |
| ॥) मौछी               | )॥ दिषि ,,             | 1) इलायची छोटी        |
| n) धूप ( अगर )        | ॥) सहत                 | - १) जावित्री         |
| १) घूपबत्ती           | <b>चृत</b>             | १) जायफळ              |
| १) केसर               | चीनी                   | ५) पञ्चमेवा           |
| १) कपूर               | गोवर                   | कन्तूरी               |
| 1) सिन्दूर            | गोसूत्र                | कुशा                  |
| चन्दनका मुद्दा २      | यज्ञोववीत ४ कोड़ी      | दूर्वा, गंगाजळ, तुळसी |
| होरसा १               | ॥) भवीर ( गुलाल )      | अग्निहोत्र भस         |
| ॥) बतासा              | ॥) बुका ( अभ्रक )      | पीसी इलदी १ सेर       |
| पेड़ा १ सेर (प्रतिदिन | कसोरा २००              | में इदीकी बुकनी १ सेर |
| नवीन चाहिये)          | पत्तल २००              | पीछी सरसों १ पाव.     |
| ॥) ऋतुफ्छ "           | पुरवा २००              | नारियक १०             |
| पान ५० ,,             | १) छवंग                | नारियक गोका १०        |

\* यज्ञ-सामग्री का उल्लेख शास्त्र-पद्धित के अनुसार किया गया है आतः शास्त्राजुकूल सामग्री का संग्रह सर्वथा उचित है, किन्तु जो यज्ञकर्ता ऐसा करने में बस्तुतः
असमर्थ हों उन्हें चाहिये कि वह अपनी शक्ति के अनुसार हो यज्ञ-सामग्री संग्रहः
कर यज्ञादि कमें में यज्ञ-पुरुष भगवान् को भक्ति-माव से परिपूर्ण होकर निवेदन करें।
ऐसा करनेवालों को भी उतनाही फल होगा जितना कि अत्यधिक यज्ञ-सामग्री निवेदन
करने वालों को होता है। वास्तविक में 'भाविमच्छन्ति देवताः' भगवान् तो केवल
भाव के ही भूखे हैं न कि ब्रक्यादि के। स्वयं भगवान् ने भी गीता में—

"पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छिति । तद्दहं भक्त्युपहितमञ्जामि प्रयतात्मनः ॥''

इत्यादि बाक् यों द्वारा भक्ति-भाव को ही मुख्य श्रीर श्रपनी सर्व-प्रिय वस्तु कहा है।

पेश्चरत्न ( सुवर्ण, हीरा, नीलम, पोखराज और मोती )
सेवैंषिधि ( कुट, जशमासी, ऑबाहलदी श्रीर दारूहलदी, सुरा;
शिलाजीत, चन्दन का चूर, वच, चम्पा श्रीर नागर मोथा )
संप्तमृत्तिका ( हाथी के स्थान की, घोड़े के स्थान की, विल ( डीमक )
स्थान की, सङ्गम ( जहाँ पर दो निद्यों का मिलन हुआ हो ) स्थान की,
तालाव की, गोशाला और चतुल्पथ ( राजद्वार अथवा कचहरी ) की सृत्तिका )
स्प्तिधान्य ( यव, गेहूँ, धान, तिल, ककुनी, सावाँ और चना )
पंश्चरङ्ग १ — सफेद रङ्ग [ चावल अथवा यव का चूर्ण ]
२ — लाल रङ्ग [ कुसुंभ, सिन्दूर अथवा गेरू ]
३ — पीला रङ्ग [ विताल, अथवा हलदी ]
५ — काला रङ्ग [ यव का जला हुआ चूर्ण ]
५ — नीला रङ्ग [ पीला और काला रङ्ग मिला हुआ ]

नैवग्रह समिधा ( मदार की १०८, पलाश की १०८, खैर की १०८,

१— 'कनकं कुलिशं नीलं पद्मरागं च मौकिसम्।'' (आदित्यपुराण)
२— "कुन्ठं मांसी हरिहे हे मुरा-शैलेयचन्दनम्।
वचा-चम्यक-मुस्तं च सर्वोपच्यो दश स्मृताः॥'' (झन्दोगपरिशिष्ट)
३— "गजाऽश्वरच्या-चन्मीक-सन्नमाद्हद्गोकुलात्।
मृदमानीय कुम्मेषु प्रक्षिपेत् चस्वरादिष्॥'' (भविष्यपुराण)
४— 'यव-गोध्म-धान्यानि तिलाः कङ्कस्तथैन च।
स्यामकाश्वणकःश्चेत्र सप्तधान्यमुदाहतम्॥'' (भविष्यपुराण)
५— "रज्ञासि पञ्चवर्णीन मण्डलार्थं हि कारयेत्।
शाब्रि-तण्डलचूर्णेन शुक्लं वा यवसम्भवम्॥
रकं कुसुम्म-सिन्द्र-गौरिकादि समुद्भवम्।
हरितालोद्भवं पीतं रजनीसम्भवं तथा॥
कृष्णं दग्वयवैनींशं पीतकृष्णिविभिन्निन्नम्॥' (पञ्चरात्र)

4— अर्कः पलाशः स्वदिरस्त्वपामार्गोऽथ पिप्पलः।
चुम्बरः शमी द्वी कुशाश्व समिधस्त्वमाः॥

CC-0. Mumukshu Bhawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

```
अपामार्ग की १०८, पीपल की १०८, गूलरकी १०८, शमीकी १०८ दुर्वा की
 १०८ और कुशा की १०८)
मृगचम १
                                   दियासकाई
कंबल १
                                   पीढा २
नारियल की जटा
                                    चौंकी २
फुकनी
                                   घररा
                                   घडील
सुतरी
गोयठा सुखा
                                   तांवेका तार २० हाथ
अथरी सृत्तिका
                                   शङ्क लोहे के ४
पंखा
                        ( चांदी, ताम्र अथवा पीतल का ) [ हरिहरयाग में
प्रधान कलश
                                    प्रधान कलश २ होंगे ]
प्रवेश कलश
चास्तु क्छश
                                          "
योगिनी कलश
क्षेत्रपाल कलश
ग्रह कलश
गङ्गासागर
श्रभिषेक पात्र
प्रणपात्र -
कटोरी
चहस्थाछी
                                          "
थाखी
```

एकैकस्याष्ट्रशतकमधार्विशति वा पुनः । होतव्या मधुसर्पिभ्यां दश्ना चैव समन्विताः ॥ प्रादेशमात्राः समिधः सरला अपसाशिनीः । समिधः कल्पयेत् प्राज्ञः सर्वकर्मसु सर्वदा ॥

(मत्स्यपुराया)

| परांत                      | . 2                                               | <b>9</b>                                |  |  |  |
|----------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|--|
| कड़छी                      | 1                                                 | , ,,                                    |  |  |  |
| सड़सी                      | 9                                                 | "                                       |  |  |  |
| चिमटा                      | 9                                                 | 29                                      |  |  |  |
| <b>छायापात्र</b>           | . 1                                               | (कांसेका)                               |  |  |  |
| कटोरा                      | 3                                                 |                                         |  |  |  |
|                            | <ul><li>वरण-सामग्री (ऋत्विजों के लिये)—</li></ul> |                                         |  |  |  |
| घोती                       |                                                   | <b>कं</b> बलासन                         |  |  |  |
| हुपट्टा                    |                                                   | कटोरी (मधुपर्कार्थ प्रत्येक ब्राह्मण के |  |  |  |
| अंगोछा                     |                                                   | िखे दो दो )                             |  |  |  |
| यज्ञोपवीत                  |                                                   | गोमुखी '                                |  |  |  |
| पंचपात्र                   |                                                   | रुद्राक्षमाला .                         |  |  |  |
| भाचमनी                     |                                                   | पुष्पमाङा                               |  |  |  |
| तष्टा                      |                                                   | बड़ाज                                   |  |  |  |
| अर्घा                      |                                                   | अँगूठी ( सुवर्ण )                       |  |  |  |
| कोटा .                     |                                                   |                                         |  |  |  |
| गिकास                      |                                                   | नान्दीश्राद्ध के लिए-                   |  |  |  |
| छाता                       |                                                   | धोती ४                                  |  |  |  |
| <b>कुशासन</b>              |                                                   | डुपद्दा .४                              |  |  |  |
| देवताओं को घढ़ाने के वस्र— |                                                   |                                         |  |  |  |

| प्रधान देवता के लिये श्रेष्ठ वस्त्र २ | मण्डपार्थं बस्तुं— |  |  |
|---------------------------------------|--------------------|--|--|
| घोती २१                               | थान कपड़ा सफेद ३   |  |  |
| द्रपद्या २१                           | थान ,, छाछ . १     |  |  |
| चुँ दड़ी रेशमी 1                      | थान , काला १       |  |  |
| लाक वस्त्र गज ८                       | थान ,, नीला १      |  |  |

<sup>\*</sup> जितने ऋत्विकों का नर्या अमीष्ट हो उतनो हो घोती आदि सामान की योजना कर तेनी चाहिए Brawan Varanasi Collection. Digitized by eGangotri

| ***************************************                          |                             |  |  |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|--|
| थान ,, हरा १                                                     | सिंहासन १ (चाँदी का)        |  |  |
| थान ,, पीछा १                                                    | छत्र १ "                    |  |  |
| तस्वीर देवताओं की १६                                             | चँवर १ ,,                   |  |  |
| सीसा १६                                                          | 220                         |  |  |
| सीसा बड़ा ४                                                      |                             |  |  |
| बढ़ी वर्षा १                                                     | सुवर्णशलाका २ "             |  |  |
| <b>युँ</b> युद्                                                  | सुवर्ण जिह्वा २ ,,          |  |  |
| सुवर्ण खण्ड १०१                                                  | पञ्चपात्र २ ,,              |  |  |
| वास्तु प्रतिमा १ (सुवर्णकी)                                      | तष्टा २ ,,                  |  |  |
| यहाकाळी प्रतिमा १ ,                                              | अर्घा २ ,,                  |  |  |
| महालक्ष्मी प्रतिमा १ ,,                                          | आचमनी २ "                   |  |  |
| महासरस्वती प्रतिमा १ ,,                                          | सुवर्णश्राहाका २            |  |  |
| योगिनी प्रतिमा १ ,,                                              | सुवर्णजिह्वा २              |  |  |
| American market                                                  | अरिण-पूजन वस्त्र १          |  |  |
| a mana a Cara                                                    | अराष-पूजन वस्त्र र          |  |  |
|                                                                  | पूर्णाहुति वस्त्र २         |  |  |
| ण्ड्र प्रतिमा १ ,,<br>पार्वती प्रतिमा १ ,,<br>नन्दी प्रतिमा १ ,, | जल-यात्रा के लिये वस्त्र और |  |  |
| पार्वती प्रतिमा १ ,, ह                                           | . कलश—                      |  |  |
|                                                                  | घोती ९                      |  |  |
| विष्णु प्रतिमा १ , ) ग्रा                                        | हुपद्वां ९                  |  |  |
| लक्ष्मी प्रतिमा १ ,,                                             | व कलश                       |  |  |
|                                                                  |                             |  |  |
| मण्डप वनाने का सामान—                                            |                             |  |  |
| बाँस २० (१० हाथ के)                                              | ं वट की लकड़ी २ (७ हाथ की)  |  |  |
| बाँस या बह्डी १२ ( ७ हाथ की )                                    |                             |  |  |
| बाँस या बल्ली ४ (९ हाथ की)                                       |                             |  |  |
| नाल या प्रश्ना व ( रहाय का                                       | 41.01                       |  |  |

'× जिस देवता के नाम से जो यह हो उसी देवता की प्रतिमा रखनी चाहिये। जैसे-शिव, विष्णु, गगापति, रामनाम, विश्वम्मर, ब्रह्मा ( हंस अथवा चतुर्मुख ) वर्ध, दुर्गा, लक्ष्मी शक्ति आदि नाम के यज्ञों में तत्तत् नाम की प्रतिमा रखनी चाहिये।

केले के स्तम्भ ३२ छप्पर चढाई मूँज की रस्सी इँटा पक्की २००० इँटा कची ३००

### हवनीय द्रव्य-

|                          | हवनाय प्रव्य—           |                        |  |
|--------------------------|-------------------------|------------------------|--|
| विष्णु याग               | महाविष्णु याग           | श्रतिविष्णु याग        |  |
| मन                       | मन                      | मन                     |  |
| तिक ११                   | तिक १२                  | तिक ४४                 |  |
| चावल ५                   | चावल १०                 | चावळ २०                |  |
| ्यव . ३                  | यव ६                    | यव १२                  |  |
| चीनी . २                 | .चीनी ४                 | चीनी ६                 |  |
| • वृत २                  | घृत ४                   | घृत ८                  |  |
| पायस १                   | पायस २                  | पायस ४                 |  |
| कमल गद्दा (२ सेर)        | कमळ गहा ( ४ सेर )       | कमळ गद्दा (८ सेर)      |  |
| चन्द्रनका चूरा ( ४ सेर ) | चन्द्रन का चूरा (८ सेर) | चन्दन का चूरा (१६ सेर) |  |
| गुगुळ (३ सेर)            | गुग्गुळ (३ सेर)         | गुगाुक (४ सेर)         |  |
| पञ्चमेवा (१ सेर)         | पञ्चमेवा (८ सेर)        | पञ्चमेवा (१० सेर)      |  |
| भोज पत्र (आधा सेर)       | भोज पत्र (१ सेर)        | भोज पत्र (१॥ सेर)      |  |

| लघुरुद्र याग           | । महारुद्र याग         | श्रतिरुद्र याग         |  |
|------------------------|------------------------|------------------------|--|
| मन                     | मन                     | मन                     |  |
| ंतिल ११                | तिल २२                 | विक ४४                 |  |
| चावल पा                | चावक ११                | चावल २२                |  |
| यव ३                   | यव ६                   | यव १२                  |  |
| चीनी . २               | चीनी ४                 | चीनी ६                 |  |
| · वृत २                | वृत ४                  | घृत ८                  |  |
| ·पायस १                | पायस २                 | पायस ४                 |  |
| कमल गद्दा (२ सेर)      | कमल गद्दा (४ सेर)      | कमक ग्रहा (८ सेर)      |  |
| चन्दनका चूरा ( ४ सेर ) | चन्दनका चूरा ( ८ सेर ) | चन्दन का चूरा (१६ सेर) |  |

```
गुग्गुळ (२ सेर) गुग्गुळ (४ सेर) गुग्गुळ (८ सेर)
पंचमेवा (५ सेर) पंचमेवा (१२ सेर) पंचमेवा (२० सेर)
भोज पन्न (आधा सेर) भोज पन्न (१ सेर) भोज पन्न (२ सेर)

× हवनार्थ लकड़ी—५० मन।
```

#### शच्या सामग्री—

```
पलङ्ग
             ( नेवार का बुना हुआ ) । सोहाग पिटारी
  तकिया
                                      चौकी
  तोसक
                                     आसन-गळीचा
                                     चँवर
  चद्रा
           2
  चाँदनी २
                                     शीशा बड़ा १
  सुजनी
                                     घड़ी
/ दरी
                                     पानदान १
  रजाई
                                      श्रतरदान १
  मसहरी
                                      पीकदान १
  धोती
                                      पञ्चपात्र
  पीताम्बर १
                                      आचमनी १
  शिल्क
                                      श्रर्घा
  दुशाला
                                      तप्रा
                                      भोजन के समस्त वर्त्तन
  द्धपद्या
  पहनने के वस्त्र (कोट, कमीज वगैरह)
                                      चूल्हा
                                      कालटेन १
  साफा (पगड़ी)
  अँगोला
                                      पंखा
                                      अन्न ( सब प्रकार के )
ं छाता
  जूता (स्वदेशी) १
                                      आभूपण
  खड़ाऊँ
                                      पुस्तक ( वेद, गीता, पुराण भादि )
```

× ''शमी-पत्ताश-न्यप्रोध-स्थ-वैकड्दतोद्धवाः । अश्वत्योद्धम्बरी बिक्वथन्दनः सरतस्तथा॥ शास्त्रथ देवदास्य खदिरश्चेति योशिकाः॥'' ( ब्रह्मपुरायः )

### शरीर-शुद्धवर्थं सर्वप्रायश्चित्त गोदान-

| गोदान ३६०,१८०,९०,४५,      | ₹0,   | प्रधान दक्षिणा           | प्रतिदिन   |
|---------------------------|-------|--------------------------|------------|
| पूर्वाङ्ग गोदान           | 3)    | भाचार्य दक्षिणा          | 3,         |
| वत्तराङ्ग गोदान           | 2)    | वह्या दक्षिणा            | 70         |
| विष्णु श्राद्ध            | (8)   | द्वारपाल दक्षिणा         | 71         |
| सभ्य पूजन                 | ره    | अरिया-पूजन दक्षिणा       |            |
| अनुवादक                   | ₹)    | तज्जन्य गोदान दक्षिणा    |            |
| निवन्व पूजन (पुस्तक पूजन) | 3)    | प्रणांहुति दक्षिणा       | [ यथाशकि ] |
| विष्णु पूजन               | 3)    | भूयसी दक्षिणा            | 9)         |
| ब्रह्म-होत्-वरण           | 8)    | गोनिष्क्रय द्रव्य दक्षिण | ,,         |
|                           |       | मण्डप निष्क्रय दक्षिणा   | 11         |
| अङ्ग दक्षिणा              | TELET | भूमिनिष्क्रय दक्षिणा     |            |

**\* इति \*** 



#### # श्रीहरि: #

## वेदाचार्य पं॰ श्रीवेणीराम शर्मा गौड़ की

### अन्य पुस्तेकें

| (१) पारकरगृह्यसूत्र ( विवृत्ति साहत )              | 311          |
|----------------------------------------------------|--------------|
| (२) वेद-विज्ञान-मीमांसा ( स्वतन्त्र प्रन्थ )       | l II         |
| (३) विवाहपद्धति ( हिन्दीभाषा सहित )                | 11)          |
| (४) पिङ्गलछन्दसूत्र (प्रेमानुभूति हिन्दीटीका सहित) | 11=          |
| (५) यज्ञ-मीमांसा (प्रथम-भाग)                       | 11=          |
| (६) यज्ञ-मीमांसा (द्वितीय-भाग)                     | यन्त्रस्थ    |
|                                                    | The state of |

### महामहोपाध्याय पं॰ श्रीविद्याधरजी गौड़ के रचित ग्रन्थ—

- (१) कात्यायमश्रीतम्त्र
- (२) कात्यायनशुल्वस्त्र
- (३) देवयाज्ञिकपद्धति
- (४) श्रादसार
- (५) स्मार्त्तप्रभु
- (६) शिलान्यासपद्धति
- (७) वास्तुशान्तिपद्वति
- (८) विवाहपद्धति
- (९) उपन्यनपद्धति
- (१०) कात्यायन-श्रीतसृत्र-भूमिका

पुस्तक प्राप्ति-स्थान— मास्टर् खेलाड़ीलाल ऐएड सन्स, संस्कृत-बुकडिपो, कचौड़ीगळी, काशी।



